

التفسير الاسلامى للفكر البشرى

الزُرْيُوجَيَّا فِي الفُلْسِفَا المَجْكَرِيُّ فضوه الايتيلام

أنورانجندي

ذارابلعتصام

# 

## مدخل إلى البحث

انقل الفكر البشرى مرحلة بعد مرحلة فى طويقه الطويل ملتقياً بمفهوم النوحيد ومعارضاً له . وقد كانت الفلسفات الثلاث السكبرى النلودية واليونانية والغنوصية قد سبقت ظهور الإسلام ثم تحركت من جديد في عاولة لإخصاعه واحتوائه على النحو الذى حدث بالنسبة للاديان الساوية السابقة له .

واستطاعت التلودية الصهيونية في العصر الحديث أن تستوهب الفسكر الغربي المسيحي وأن تسيطر عليه ، بدأ ذلك منذ وقت بعيسـد وكشفت عنه مقررات الماسونية وبروتوكولات صهيون . وتحركت الفلسفة الحديثة في طريقها خلال مرحلين اسلت أولاهما إلى الآخرى ، أما الآولى فهى الفلسفة المحادية أو الوضعية أو دين البشرية الذي وصف بأنه بديل للسيحية وفيه تحولت الأفسكار والتيسادات حيثاً نحو التخلص الكامل من مفهوم يظهور المحاركسية والفرويدية والمعرب والجزاء . ثم جامت المرحلة الآخيرة مناهب ودعوات تتحرك خارج نطاق الإيمان بالله تحركا صريحاً ، وبدأ من خلال هذه الفلسفات طابع النمورية العنيف في استيماب الفكر البرسلاي وعاولة استيماب الفكر الإسلامي رغبة في تحقيق غاية كبرى هي عاولة استيماب كلها في عبط الفكر الإسلامي رغبة في تحقيق غاية كبرى هي عاولة استيماب هذا الفكر ، باعتبارذلك هو الحدف الآخير للمحاولة التيرسمتها بروتوكولات حميون من خلال مخطط التلود .

وقد أحسن تصوير هذا الممنى كالمب كبير من كتاب الإسلام حين قال : د إن جميع الفلسفات التي نادى بها مفكر و العصر تعمل على تقويض دعائم الاحتقاد بوجود إله واحد ، بغض النظر حن البديل المقترح ، فنها من يقترح الوهية المادة يومنها الوهية الإنسان ومنها من يحمل الغريزة محود تفسير الوجود (والمعروف) أن الدين الوحيد المدى صفت منه هقيدة الوحدانية من شوائب الشرك إنماهم الإسلام .

و المبادى. والافكار الحديثة تركز جهدها لهدم العقيدة الني تمثل في فطر أصابها جوهر رسالات السياء ، والإله في عرف اليهود إله قوى لهم وحدهم دون عرم من الأمين ، وعند النصارى واحد من ثلاثة ، وإذا كانت الملكوسية في حقيقها تدميرا الفكرة الالوهية وربط للإنسان ومصيره بمصير أمة حال ، فإن عداءها الصريح لم يتوجه في الحقيقة الإلى الإسلام باعتباره ممقل الفكر الدين ، ورمزا يجسد العلاقة بين انه الواحد والمخلوق ، وهي تعد بذلك أحرج حملة وجهها الفكر الحديث إلى معقل الوحدانية وإن بدت عاجرة عن تحقيق أهدافها بعد أن شاخت . وهناك محاولة أقل عاراً ولكنها أشكر ثالم عي بحاداته الفلاسفة الوضعين الذين يهولون من شأن الإسلام ولكنها أشيع (أوجيت كونت) الإسلام مدحاً وتحديداً ، ولميكنه لم يزد على أن عدة مرحلة كانت ضرورية كلقة من سلسلة تعلود ولكنه المبردة غو الدين الجديد والنهائى : والوضعية ، ولمي المسلم مدحاً وتحديداً ،

(1)

ولقد تكنيفت بعد الحرب العالمية الثانية حقائق كثيرة وطرحت وثائق كثيرة من شأنها أن تلق العنو. على كثير من الفروض التى كانت سابحة فى أفق الفكر الإسلامى مما طرحه الغزو الثقافى فى محاولته الحضايرة فى إخراج العقلية

ألإسلامية هن أصولها وقيمها ، وقد أوضحت هذه الحقائق والوثائق مدى الاخطار التي اختفت وراءكثير من الابحاث التيكتها رجال التغريب وأتباع المستشرقين والمبشرين وخاصة فيما يتعلق بالاهتهام الوافر بنظريات النحلبل النفسي والعنصرية والعالمة والجلس والإباحية وتجديد تراث أبونواس وبشار وتجديد تراث ابن عربي والحلاج وتحريف بعض مقررات التاريخ نما جأء به القرآن وخاصة فيها يتصل بأتى الانبياء إرهيم ونبي الله إسماعيل. وما يتصل بالاهتهام الوافر بالتيوصوفية والبهائيسة وتقديم الدراسات الواسعه عن نيتشه وسبسر وماركس وميكافيل ودوركام ودارون وفرويد وسبارس ، ثم ذلك الاهتمام الباذخ بالنراث اليوناني الإغريق الهليني الذي تفرع له كثير من الكتاب وجرى الحرص البعيد المدى على ترجمة آ ثاره التى رفض المسلمون ترجمتها فى القرن الثالث والرابع الهجرى . ولقــد صبغتُ كل الدعوات والمذاهب التي حاولت أن تفرض وجودها على الآمة العربية والعالم الإسلامي بذلك الغرض الدفين الذي تخفيه النصوص [ قد بدت البغضاء في أفواههم وما تخني صدورهم أكبر ] ومن هذه الحقائق التي تكشفت ما كشفه اليهود أنفسهم عن صلتهم بفرويد وماركس ونيتشه ودارون وما عرف عن الصلةبين مرزل وفروید .

#### (1)

استخدمت مخططات التغريب في سيل غاينها مؤسسات التعليم والنفافة وكلها تشرق عليها القوى الاستعارية وتوجهها فطرحت هذه النظريات و الايدلوجيات في عاليا الناسكي وحاولت عن طريق رجالها أن تقم له دارة ذات نفوذ، وكان منطلقها مناهج التربية و الاجتاع والنفس و الاخلاق ووسائلها فصل الدين عن الدولة في أنظمة الحسكم وتأصيل منهج الريا عن طريق المصاوف التي استرعيت المسال الإسلامي وإخراج الدريقة وإقامة القانون الوضعي

وألتماس مناهج النعليم الغربية التي تفصيل بين النعليم والتربيبة وتعرل العلم عن الاخلاق والعقائد . ومن حيث كان سيطرة الغزو الغربي كاملة على مقدرات العالم الإسلامي ، فقيد أمكن طرح هذه المفاهم في مجال الثقافة عن طريق الصحافة والجلميات وهي ذات شقين ، الشق الأول تفريع النفس الإسلامية والمعقل الإسلامية والمنارة الشبات في نفس الوقت حول التساريخ واللغة والتي والقيم جميعاً على غوي يمكن الأيدلوجيات والفلسفات الوافدة من السيطرة والتمكن ، وبذلك بدا الفكر الإسلامية المحاوداً، مجوداً متجمداً توجه إليه الطعنات وينظر إليه عمو من الازدراء ، واستعلى الفكر الغربي وقيمه المادية الوثائية ، وحاول السطرة على النفس الإسلامي جميعاً .

هذا المخطط وضعه قوى كثيرة ، نجح كلها هل أمر واحد هو السيطرة على عالم الإسلام ، وامتلاك مقدراته دون أهله . وقد انطلقت هده القوى إلى غرض أصيل هو إزالة شخصية العالم الإسسلام. والأمة العربية جزء منه وتفريغ ذاتيته وإذابته في الانمية والعالمية واحتواء مفاهيمه وقيمه حتى يصبح تابعاً ، ليس من ناحية مقدراته وثروته فحسب بل من ناحية وجوده وكيانه وشخصيته . وقد جرى تنفيذ هذا المخطط منذ وقت بعيد ، وشاركت فيه القوى الاستمارية والدولية والصهونية واتفذت من الابتدير ومعاهد الإرساليات تخريجها المسيطرين على الصحافة والتقافة أداة واسمة النفوذ قادرة على أن تشرح أمام الأحيال شبهاتها ومذاهها ودعواتها . واستطاعت سموم هدنه الشبهات أن تسرى بعد أن حطم الاستمار الحصائة النفسية والوحية التى كانت تحمى النفس الإسلامية من الغزو حين سيطرت قوى الاستماد على مناهج التعليم وأفرعتها من مفاهيم الإسلام وباعدت ينها وبين منهج القرآن القرى والغربي والاحيان الاخرى وخرجت عن طابعها الأصيل ووجودها الوثية والماهية والماهية والاديان الاخرى وخرجت عن طابعها الإصميل ووجودها

الفرد المتمثل في التوجيد القائم على الـطرة الذي لا يتبائل مع فكر أى أمة أو ثقافة أو حشارة والمتميز بطابع الآصالة الستمد من وحى السماء ومن سالة النبوة ومن كلمات الله للمزلة .

#### (1)

واجمه الفكر الاسلام ما يمكن أن يسمى بموجة الفلسفة مرتين : المرة الآولى فى القرن الرابع الهجرى هندما ترجم المسلمون الفلسفة اليونانية ، ومن تم تشكل تيار جديد لم يلبث أن اتسع نطاقه فأضاف إليه فاسفات مختلفة منها مذاهب الفلسفة الغنوصيه الشرقية المستمدة من المجوسية الفارسية ومنها مذاهب زردشت ومانى ومزدك وفلسفات البرهمية والكنفوشيوسية وغيرها .

وقد علا موج هذا النيار وانصل بالاعترال والكلام والتصوف، وأنتات عنه مدرسة تابعت الفلسفة اليونانيسة وحاولت تطويقها للفكر الإسلام، وإدخال التراث اليونان في إطار التوحيد، كانت ترجمة الفلسفة في مده الفترة تجرى بإدادة أهم الفكر الإسلام، وكانت تستهدف اساساً ثرجمة الفلسفات الطبيعية والرياضية ، كقدمة لبناء منهج على إسلامى في بحال الطب والفلك والصلوم . غير أن المترجمين وجلهم من المساطرة لم يلبئوا أن توسعوا في نقل الفلسفة الإلمية الوثابية التى كان يطلق عليها (علم الإسمام) ومن ثم بدا الفكر الإسلامى يواجه مفاهم تختلف أصل لا من جوهره ومصاحينه . ومن ثم دارت معركة واسعة امتدت عصراً طويلا إلى أن استطاع على النحو الذي تعقيل مفاهيمة على النحو الذي تعقيل ه ، التحرر السكامل من نفوذ أى قيم وافدة .

ونيمح الفكر الإسلامي في هـذه للمركة وخرج منها أصني ما يكون

هِوَمُواً وَأَشَدُ أَبِدًا وَأَحَقَ اتَصَالاً بَقِيمَهُ الأَسَاسِيةَ وَأَصُولُهُ الْأَصِيلَةُ ، وَلَمْنَ ثم شكل مفهومه الذي أطلق عليه مذهب أهل السنة والجامة!!!

أما المرة الثانية فقد قامت في القرن الرابع عشر الهجرى أى في خلال المائة عام الآخيرة ، وهذه الجولة تختلف اختلافاً كبيراً عن الجولة الأولى من جوانب عديدة ، فقد جاءت في أعقاب نفوذ الفكر الغربي الذي فرض على العالم الإسلامي والذي سيطر على مدارس الفكر الإسلامي في مرحلة من مراحل الضعف والتخلف ، وصدر عن مدارس الإرساليات الاجنبية التي نثرها النفوذ الاستعادى في مختلف أجزاءالعالم الإسلامي ، ثم سيطرت مناهجها على المعــــاهد والجامعات الوطنية التي نشأت في العواصم العربية والإسلامية ، واستقدم لها عــدد من المستشرقين المبشرين الذين قاموا بوضع مناهجها ودراساتها ثم استطاعوا خلق طبقة من الموالين لهم سافروا إلى بلاد الغرب وعادوا يحملون أعلى الدرجات ويتولون العمل طبقأ للبرابج المرسومة ويقومون بأعمال الترجمة والتدويس ، ويتصدرون مراكز الثقافة والصحافة والفكر جميعاً ، وللحق نستثنى من هؤلاء الذين سـافروا إلى الغرب ، نماذج كريمة استطاعت أن تكنسب بالتحدي قوة جديدة على مقاومة التغريب. ومن هنا بدأت عملية ترجمة الفلسفة اليونانية القديمة والفلسفة العربية الحديثة، وهي ترجمة تمت فى إطار الولاء والتقبل والتبعية ، ولم تتم فى إطار النقد أو الرشد الفكرى أو الأرضية الإسلامية الصحيحة . نعم ، قامت إهــذه الحطوة من وراء إرادة الفكر الإسلامي ومشيئته ، وفي وقت ضعفه وتخلفه ، لذلك

<sup>(</sup>١) راحع كتابنا ( القيم الأساسية للفكر الإسلامي) .

فقد سيطرت قوة التغريب واستطاعت أن تفرض ترجمة فنون من الفلسفات كان المسلمون العرب في الجولة الآولي قد رغبوا عنها ووجدوا أنهم ليسوا لما قبلت ترجمتها إلا في إطار نقدها والنظر فيها ومعارضتها بأصول الفكر الإسلامي الأصيلة . ثم جاءت ترجمة الفلسفات الغربية ومذاهبها الحديثة ، وكانت المحاولة هي تلقين المسلمين والعرب هذه الفاسفات كأنها حقائق مقررة وقوانين علمية ثابتة ، وأصول تحقق صدقها وثباتها ، ولبست كذلك الفلسفة في أي عصر أو زمان ، ذلك أن الفلسفة في حقيقتها ليست إلا فروضا من نتاج عقل بشرى يَعيش في تحديات عصره وبيئته ، فهي محــــدودة بمجتمعها ، ومحدودة بعقلية صاحبها ، ومحدودة بأنها تجارب قد تخطى. وقد تصح وقد تتجاوزها الاحداث ، وقد تختلف من بيئة إلى بيئة ، ولذلك فإن أغلب هذه الفلمفات قد تصدعت وأصحت في حاجة إلى إضافات وتصحيحات ، بل إن بعضها قد فقد قيمته في بيئته الأصلية التي ظهر فيها ، ومن هنا فان نظرة الفكر الاسلامي والثقافة العربية إلى هذه النظريات بجب أن يكون ناضجاً ويقظاً وراشداً إلى هـذه الظروف كلها ، وأن ينظر إليها من خلال فكره الأصيل ، وفي نطاق منهجه الاسلامي المتكامل المرن ، ولذلك فإن طرح هذه النظريات منذ بدأه شيلي شمبل وغيره في الربع الآخير من القرن التاسع عشر واستمر حتى الآن ، لم يحمد قبولا ، وإنما وجد معاودة النظر ومراجعة للفكرة ، فإن العقل الاسلامي والمزاج والذاتية والطابع الاسلامي ، وهو القائم على الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، لا بد أن يجد الحرج في مواجهة فكر تصوغه طوابع مختلفة ومناهج قائمة على المادية الحالصة ، ولذلك لم تلبث حركة اليقظة الاسلامية أن أخذت تعيد النظر فها طرحته الموجة الجديدة من مترجمات الفلسفات الغربية ولتكشف عن

موقفها الصحيح منه ، ولمل همذه الرسالة واحدة من مثل هذه المحاولات. الكثيرة ، التي تقوم على أساس الانفلاق من القرآن نفسه ، ومواجهة الفسكر البشرى الوافد على أسس الاسلام وأصوله الآصيلة ، رغبة في دحض الشبهات ودفع الزيف والتخلف من محاولة إخراج الفسكر الاسلامي هن مقوماته القرآنية .

و يمكن أن توصف هذه المرحلة بمثل ما وصفت به المرحلة السابقة التي واجهت منطق أرسطو والفكر اليوناني والتي استطاعت أن تحقق تحرر الفكر الاسلامي واكبائه الاصيل للقرآن وعجز الموجات الماصفة من الفكر الوافد أن تحتويه أن تصهره في بوتقتها . ومن هنا بدأت المحاولات في الكشف هن الفوادق الدقيقة بين مفاهم الفكر الاسلامي ومفاهم الفكر الغربي في عتلف المجالات من خلال مفتاح التوحيد .

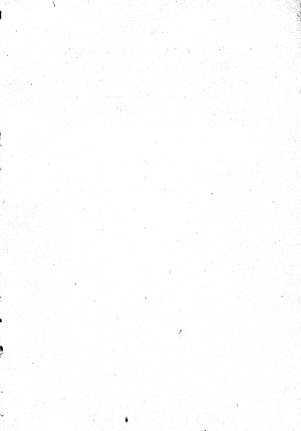
(0)

في خلال الحسين عاماً الآخيرة تبلور الفكر الغربي أن سيطرت عليه
 الثلودية العهودية في مجموعة من النظريات شملت مادن :

- ( أولا ) مقارنات الأديان .
  - ( ثانياً ) العلم والعلمانية .
- ( ثالثاً ) فلسفة الاستعار والتفسير المادي والليبرالى للتاريخ .
  - ( رابعاً ) فلسفة الاجناس .
  - ( خامساً ) فلمفات النفس والاخلاق والمجتمع .
  - ( سادساً ) فلسفات الحصارة والروحية الحديثة والتربية .

ولمقد طرحت هذه النظريات فى أفق الفكر الاسلامى وترجمت معالمًا ترجمة النبعية وفرضت فرضاً فى بجال الجلمعة والصحافة والنقافة دون أن يكشف مقدموها عن السلة التى تجمعها بالفكر الاسلامى أو تفصلها عنه ، وكان لا بد من أن يقام ميزان جديد : [هو منهج الفكر المقادن] للنظر من خلال الاسلام إلى هذه المتاهج والنظريات ، وقد جرت محاولات كثيرة فى هذا الجال ، لإلقاء هذا الصنوم ، ولكنها كانت محاولات متفرقة لا يجمعها رابط ولا تتحرك من خلال منهج أصيل أو إطار واضح .

لذلك كان لابد أن توضع هذه الفلسفات والنظريات في ميزان الاسلام وتدرس من جديد في ضوره، وهذه محاولة متواضعة في هذا المجال، أحسب أنها خطوة تناوها خطوات والله من وراء القصد .



# الباب الأول الفلسفة المادية

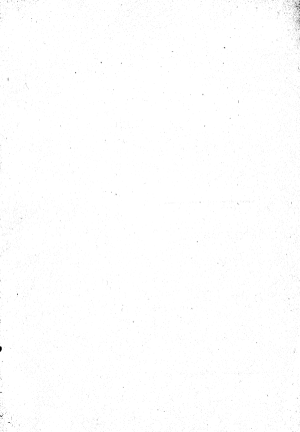
(١) الفلسفة المسادية

(٢) العلم والعلمانية

(٣) العلمانية

( لحق ) :

ضوء الاسلام على الفلسفة المسادية



## الفصف لألأول العلمة الله والمارة

### الفلسفة المادية

هناك نظرية فى تقسيم الفكر البشرى تضمه فى ثلاث قوالب مستقلة : الفكر الشرق وهو فكر غيى (غنوصى) يقوم على أساس الوجدان والبصيرة والاشراق .

الفكر الغربي وهو فكرمادى (هليبني) يقوم هلي أساس العقل والمحسوس وبينها الفكر الإسلامي وهو فكر قرآني : جامع بين العقل والوجدان يربط بينها رياط التوحيد .

ولقدكان الفكر الغربي منذ وقت بعيد ، منذ أربعة آلاف سنة قبل الاسلام فكراً مادياً غبياً يقوم على أصول واضحة في الفلسفة اليونانية الهليلية والمحتفرة الرومانية ثم جات المسيحة فغزت أوريا ولكنها وصلت اليها ليمهوم رجل غربي روماني هو بولس ، فاختلطت بالفكر الوثني اليوناني أثرت طابعا جديداً من الفكر ، اختلف من الفكر الهليزيواليوناني ثيم جاء الإسلام فأهدى إلى البشرية مضموناً جديداً للألوهية والكون والحياة قاب أوريا فكانت بعيدة الأثر في تحريرها من قيودكثيرة في العقيدة والحياة قلب أوريا فكانت بعيدة الأثر في تحريرها من قيودكثيرة في العقيدة والحياة المهجناوة الغربية المغدية والمحاصرة .

فير أن صراعاً قام من جديد أحيا الفكر القديم كلمه من ركام البابلية والآشوريه والمجوسية والهندية الشرقية ومن البهودية والمسيحية ومن طوابع الاسلام وحملت قيادات فكرية قادرة هذه التيارات كالما فصهرتها فى فكر جديد لم يلبث أن تشكل من خلال تجديات العلم الحديث للكنيسة والمسيحية ومن خلال تطلعات البهودية التلودية فكان ذلك مولداً لما أطلق عليه من بعد: [الفلسفة المادية].

ولقد اختلط مفهوم المادية بين العلم والفلسفة . فبدأ في أول الآمر وكأنه علم خالص ، غير أن العلم سرعان ماكشف موقفه من قضايا الكون والنيب كله وأهان أنه لايستطيع أن يقتحم هذه المجاهل ، ثم لم يليث أن اعترف بأن هناككون ورا. المادة وأن هناك بوادر تدل عليه وان كان العلم غير قادر على أن يخوض فيه .

ومن هنا فقد كانت الفلسفة أو لا وآخراً حاملة لو الملادية والداعية البها فيحاولة بمويه صخمة لتصنع باسم اللم، والمذهب المادى فلسفة لاعلم فيها، وفرق كبير بينهما فالعلم بود بوساتله بجاهيل هذا الوجود الضخم و بلحون العلاقات الملوجوة بين ظواهره منها، ويضم الأثياء إلى نظارها، ثم يبذل وسعه ليجد عن ظواهر العامية في كل طائفة منها وهو كما هرف عن نفسه ومهمته « المكشف عن طواهر الأثياء وتحليل المواد لمعرفة عناصرها الأولية و أما الفلسفة في علولة عقلية من أجل إدراك حقيقة الوجود ، فقد وفعن الفلاسفة الاقرار بمتافيزيقا المكتب السياوية ، وعدلوا عن الوصول إلى الحقيقة عن طريق جهازهم المحدود « العقل، وقد دخلت الفاسفة منذ نشومها إلى اليوم في أطوار كنيرة فيحداً إلى كانت تعتمد على العقل وحده ، أصبحت اليوم اتعتمد عليه وعلى العلم أيضاً .

<sup>(</sup>١) العلامة محد فريد وجدى ـ مجلة الأزهر

ُ ومن هذا الطريق وصلت الفلسفة إلى ماوصفت نفسها بالطبيعية ، وهمالتي يعتمد هليما المذهب المادى إلى الحسكم بأن الوجود مادة محصنة ، وأن مايسمى عقلا وروحا وعواطف ماهى إلا حالات راقية من المادة .

ولكن العلم في الحسين سنة الاخيرة دخل في طور جديد من التشكيك
 ودفع أقطابه إلى أن بضعوا تقنيناته في الميزان من جديد وتغيرت لهجة ممثليه
 فأصبحوا يكثرون من قولهم أن الوجود مشحون بالمجاهيل فيها ندعى أننا فرغنا
 من بجثه ،

#### (۲)

اشتبكت المادية في صراع حاد مع العقائد القديمة (١) منسذ ظهور أول المذاهب الفلسفية التي تدعوا لها، ذلك لآن الأفكار الدبنية الوثنية التي كانت سائدة في الشرق القديم وفي العقائد اليونانية المختلة كانت خليطاً مضطرباً غلمضاً غير أن الفلسفة المادية قد غالت في معارضتها للأديان في أمرين خطرين هما وجود الحالق والبدرية ليكشف بوضوع أن بذرة هسندا الشك . قد بدأت من الفلسفات الرئية القديمة ثم تجمعت في بؤرة هذا الشك . مستبدقة القضاء على الآديان وعلى المفاهم المرتبطة بالفكر الرباني الذي جامت به الآديان المختلق بالمعالم الحقيق لها مثل هذه الممالية ، ومن الحق أن يقال في تبرير الاتجاه العلى أن مفاهيم الدين في الفرب كان عالم عالم ومؤسسة الكنيسة قد عارضا بمضا العلم وحركة العربة وأن نصوص كثيرة في الكتب المقدسة بماكتبه بعض الكيان قد تعارض مع ما استطاعت العلوم أن تحققه وتقيسه بقايسها الحديثة الكيان قد تعارض مع ما استطاعت العلوم أن تحققه وتقيسه بقايسها الحديثة

<sup>(</sup>١) لانجة : تاريخ المادية.

غير أن هذا كله لم يكن ليدفع الفكر البشرى إلى هذا التجاوز النحلير لعجانب ضخم وأساسي من تكوين الإنسان وهوجانب الروح والبصيرة والغيب بكل مقوراته حق يصل إلى الإنكار الكامل للخالق والمعارضة لحقائقة البقيفية التي جاء بها الوحى

#### (T)

و المادية في الفلسفة نظرية فكرية ترى أن جميع ما في الكون مؤلف من المادة ولا وجود لشي. غير مادى في هذا العالمو تضم الفَلسفة المادية مفاهيم عديدة : قديمة وحديثة كابا ترى أن هذا الكون مكون من المادة ع<sup>(١)</sup> وليست النظرية المادية من منتوجات العصر الحديث ولكنها قديمة قدم الفكر البشرى نفسه، وأن ديمقريطس اليوناني هو أول من قال : بأن لاشي. موجود إلاالمادة وذلك فى القرن الخامس قبل الميلاد. والواضح أن مختلف المذاهب الفلسفية الأدبية ، وكذلك الآداب والنظريات التي طرحها أصحاجا في علم النفس أو التربية أو الاخلاق إنما استمدوها من هذه النظريات القديمة وخاصة الأساطير . وقد قامت هذه النفاريات فى مواجهة التحديات التى قام بها المفكر المسيحى الغربى بطرح النظرية الروحية التي تؤمن بوجود الروح بوصفها عنصراً قائماً بذاته فى هذا الكون فجاءت النظرية المادية معارضة لها ومن هنا قام الصراع بين الفلسفة المثالية والفلسفة المادية ومن هنا كان إصرار الفلسفة المادية على أن المــادة هي الوجود الأصلى للأشياء غير أن الفلسفة المادية لم تقف عند هذا الحد بل كشفت عن موقفها فى صر أحة حين عارضتالدين جملة وقالت أنه نظام من وضع البشر لأنه لا يتفق مع النظرة المادية أو لأن النظرة المادية إنماكانت منطلقاً لإنكار وجود الله والحياة الآخرى بعد هذه الحياة .

<sup>(</sup>١) هكتور أحمد حسن عبد الرحيم (١ – ١٩٦٩ الأقلام) .

أنطلق المذهب المادى من نقطة الممارضة لمفاهيم الدين وعلى عكسها تماماً ونواميس عاملة لا أوجود قديم وان المادة هي مصدر كل كان ، وأن لها خصائص ونواميس عاملة لا أر للتدبير فيها وقال دعاة المادية : أن ما أتت به الاديان من وجود مدير حكيم وراء هذا العالم فهو من الزخار في الكلامية التي وادها الحيال وتسك بها الجهال وأن الذي يقومون عليها رجال لهم مصالح ذاتية و تقاليد وراثية وقد أعلن الفلسفة المادية اعتباداً على بعض النظريات العالمية أن المادة تقيم عن هذه النظرية بعد أن اكتشف أن الذرة قابلة للتجزئة وبذلك سقطت النظرية المادية مناف سقوطاً بشماً : لقد تعثر مفهوم المادة القديم وأصبحت المادة طاقة .

لقد أثبت العلما. أن الذرة قابلة التجزئة وأن ما أسموه الجوهر الفرد ليس إلا بفرض، من الفروض التي قدمها العلم في فترة من فترات البحث .

يقول الدكتور أحمد فؤاد الأهوانى : إن أخطر النتائج العلمية التي نشأت عن التقدم فى البحوث الفيزيقية هو إفساح المجال للحرية حتى فى عالم الفيزيقا وهو أول درجة من درجات المسادة، ذلك أن الطاقة التي تنبدد من النرة عند انقلاقها فنذهب يميناً أو شمالا لا يمكن قعديد مسارها .

وقدكانت معارضة المادية القديمة للأديان من هذا الوجه ، نعى من جهة القول بالحنمية المستمدة من طبيعة الآشياء ، حتى ذهب غلاة المسادية إلى القول بأن المادة هي كل شي، وهي أصل العقل والشعور وليس العقل إلا إفرازات المخكما تفرز الكبد الصفراء. وقد أشار العلامة هالدين في كتابه المادية فقال : د لقد ماتت النظرية المادية بالنظرية القاتلة بأن الدرات مركبة من الكهرباء وبروثونات موجبة والكترونات سالبة .

وطفت طبها نظرية (الكوانتم ) التي تقول أن الكهريائية تجيء شمناتها من المجهول وتذهب إلى المجهول . إن نظرية الكوانتم قدقضت قضاءاً مبرماً على النظريات الميكانيكية . ومن هنا لم يعد للذهب المادى يستطيع الإجابة على السؤال .

 وإن الحقيقة التي ظل الإنسان يبحث هنها دهوراً مديدة : روحانية في جوهرها والروح لا يدركها العقل » .

ولا ريب أن القول بإنكار عالم الميتافيزيقا : عالم ما وراءالطبيعة لم يقل به العلم وإنما قال به الفلاسفة الماديون وحدهم ، ذلك لآنه المنطلق الوحيد إلى الغابة التي قامت على خلريات ومذاهب يختلفة منها المسادية الجدلية والمسادية التاريخية .

#### (1)

## نظرية التطور : والتطور الاجماعي

لم يكن دارون أول من نادى بالتطور فقد سبقه فى الغرب ( لامارك )ومن قبله بأكثر من ألف سنة قال به كثير من علما المسلمين : وأسبقهم فى ذلك ابن مسكويه الذى قال فى كتبه : « إن النبات أسبق فى الرجود من الحيوان ، وقسم النباتات إلى ثلاث مراتب . . أولاها ما نجم من الأرض ولم يحفظ نوعه ببذر ، ذلك أنه فى أنق الجاد ، والغرق بينهما هذه الحركة الضعيفة فى قبسول ألحياة وقال ابن مسكويه: بنشوء الحيوان من النبات وإن الإنسان نائئي. من أخيرها أخير سلسلة البهائم، وإنه بقبول الآنار الشريقة من النفس الناطقة وغيرها يربق حتى رتبة أعلى من مراتب البشركا عرض ابن خالدون تسلسل بعض الاحماد من بعض غير أن دارون حاول أن يقول بتطور الإنسان من نوع سابق أن الإنسان قد انحدر من القرد مباشرة ولكن من نوع من الكائنات أبسط منه تركيباً. ثم اجتاز مرحلة تطور فائقة. ويمكن القول أن نظرية دارون قد اكتشفت عدداً من المقاتق العلية المامة أهمها أن جميع السكائنات الحية يختلف بعضها عن بعض حتى أو اد النوع الواحد وإن لم يكن ذلك في كل النفساصيل بعضها عن بعض الماللات والأفراد والسلال يتفوق على غيرها بالتنازع على البقاء وهي تلك السلالات والأفراد والسلال يتفوق على غيرها بالتنازع على المقاء وهي تلك السلالات والأفراد القام اما مرضه دارون بالانتخاب الطبيعي وبقاء الأصلح .

"ونظرية دارون في مجال البحث العلمي هي مجموعة من الفرضيات القابلة للخطأ والصواب، غير أن محاولات جرت لحل النظرية إلماغايات أخرى لحدمة الفلسفة المسادية والهدف الذي يقوم من وداءه ، وقد كشفت بروتوكولات مصهون عن هذا الاتجاء في إحدى البروتوكولات بالنص : « إن دارون ليس يهودياً ولكنا عرفنا كيف ننشر آرائه على ظاق واسع ونستغلبا في تحطيم الدين ويكن القول أن ماجاء في مذهب دارون ينافي صريحاً ماجاء في الكتب المقدسة في يكن نصاً سماوياً وإنما كان من اجتمادات البشر ، غير أن الحكت المذربة ، وحولها إلى الحقل بدا أن أخذ هررت سبنسر هذه النظرية البيولوجية ، وحولها إلى

مَفُهُوم ( تَطُور اجتَمَاعَى ) ومن هنا لشأ مفهوم مادى خطير يفرض نفوذه هلى الاجتماع والتاريخ والنفس والاخلاق .

ومن تلاميذ دارون : توماس هكسلي والفرد ولاس وأرنست هيكل وهم الذين أذاعوا النظرية مع شيء من التحوير و فقد باتت النظرية وكأنها أخرجت لرجال السياسة وعلما. الإجتماع أكثر بما أخرجت لعلما. الآحيا. ، وتركت أثر الصراع من أجل البقا. في أوساط السياسة والحرب . وكان مبدأ بقا. الاصلح أرُّه في الاستعار وإبادة الاجناس المغلوبة على أمرها ، وظهرت منخلالذلك نظرية القوة والتمييز العنصري والشعوب المختارة كما صنعت نظرية القبوة عند نبتشة ومن ذهب مذهبه من هلماه الجرمان، دومنها وجدت الاشتراكية سلاحها فحين وجدت الارستقراطية أيضاً سلاحها فأعلنوا عنائهم أنفسهم الممتازون والمختارون ألذين ورثوا مزايا الآجداد سادة البشر ومالكو العروضوصانعو التاريخ . . وقد تلقف نظرية التطور معلنو الحرب على الاديان فأفاضوا في الادعاء جزيمة الدين وانتصار العلم وبأن الإنسان وحده صاحب القداسة والاتصال بالملأ الأعلى وأن الكون قد خلق من أجله و لخدمته ، إن هريرت سبنسر هو الذى فقل نظرية التطور من الميدان العلمى إلى الميدان الفاسني لقد رأى سبنسر أن التطور الاجتماعي تعاور حتمي لاشعوري وإنه لا يسير لأغراض معينة بل إنه ينمو نمواً طبيعها وأن المحتمع وحدة عضوية متجانسة وتقول أحــدث الدراسات عن نظرية سبنسر (١) إن النظرية التي جاء مها سبنسر سابقة للتجربة. وأن سبنسر أنتتي من المصادر ما يدعم نظريته وأغفل قصداً سواها ، وأنه قام بتعميات سريعة وأنه لم يفرق فى تأديته للحوادث والظواهر بين معنى الظاهرة الحقيق ومعناها المجازى وأنه تعمد أن يقول أن أساس الدين هي عبادة القوى الطبيعية وعبادة الأرواح ·

<sup>(</sup>١) مارسيل عينني \_ جامعة باريس ١٩٤٤

#### (T)

## التطور الفلسني

حاول مصمعو نظرية التطور الاجتهاعي القول بأن كل شيء يتطور وأنه لا يوجد شيء ثابت على الإطلاق وإن التطور يجمل كل طور أفضل من الطور الذي سقه ، وقد كان واضحاً أن صياعة النظرية على هذا النحو هي عادلة من عاولات متمددة لإنكار عنصر الثبات الأصيل القائم في الكون والوجود ، عمارك التفاعن مقاهم الحافظة والقديم ووصفها بأنها مقاهم جامدة وقد كشف العلم عن أخطاء نظرية التطور الفلسيق التي أريد فرضها على المجتمعات والثقافة في معارضتها الأساسية لقوانين التوازن والتكامل بين الجديد ولقد كشف والحافظة والتجديد وبذلك خرجت نظرية التطور الفلسيق عن مفهوم العالم الذي يقرر أن القديم والجديد عصران هامان من عناصر الحياة وأنهما مثلاز مأن وضروريان لبقاء الحياة ، وأنه لاسبيل لظهور الجديد إلا من القدم كاكشف العلم عن الهارق بين التطور والتطوير فيو الذي يعني النفير التصاعدي ورقيا وقد يكون تأخرا وانتكاسا أما التطوير فيو الذي يعني النفير التصاعدي الذي يعني النفير التصاعدي

٤)

أن أخطر ماحاولت نظرية التطور الإجتماعى الوصول إليه لخدمة أهدافها هو القول بأن التطور قانون أخلاقى يفرض نفوذه على القيم الإنسانية ويعرضها لحطر التغير مع الاومنة المختلفة كمان يقال أن لسكل عصر أخلاله وأن ليس للاخلاق مقايس ثابتة أو أحكام ثابتة .

وأن علاقة الإنسان بالإله تستبر من مفاهيم الأخلاق .

وقد ثبت زيف هذه الفرضية وبجافاتها للحقائق العلمية الأصيلة .

## الفص للشاني

## العلم والعلمانية

بدأ منطلق العلم الحديث من الحطوط الذي رسمها المنهج العلمي التجريبي الذي شكله المسلمون ثم ساروا به شوطاً وحققوا به نتائج هامة ، فى ميادين العلوم الطبيعية والكيمانية ثم انتقل ميدان العلم إلى أوريا فآنخذطابعاً مغايراً ؛كان في المالمالإسلاى يتحرك داخل إطار القيم الاسلامية وأبرزها التوحيد والأخلاق والإيمان بالغيب، وكان موجهاً إلى الخير والبر والتقدم الجــامح بين الروح والمادة غير أن أوربا لم تقبل غير مفاهيم العلم وحدها وأغضت عن أطارها ، وطوابعها الإسلامية ومعنت بها شوطاً من خلال إطاريختاف : قوامه مفاهيم المسيحية والكنيسة وقيودها ونصوصها التاريخية والجغرافية المسبقة التي أخذت طابع القداسة ومن ثم أخذت تتعارض مع مقررات العلم . ولقد كان لحلة الكُنيــة على العلم أثرها في إندفاع العلم إلى الخروج من نطأقها وقيودها ، ثم كان لمنجزات العلم التي هزت النَّفس الْبشرية أثرها البعيد في الإستعلاء بالعلم عن كل ماعداه من قم ، فلما زادت حملة إضطهاد الكنيسة للعلم كان ذلك دافعًا للعلم إلى الخروج نهائياً من ساحة القبم كلها وإقامة نفسه فوق الفيم عالما مستقلا خالصاً لايخضع بليخضعسواه . ومن هنا كانذلك الانفصام بين القيم التي يجمعها الفكر فى إطار واحد ، دافعاً إلى التمزق الذى وصل إليه العلم بعــد سنوات طويلة حين نما عقل العالم نمواكبيراً بينها ظل جسمه ضامراً نحيلًا، وبدأ صراع عنين مخيفكان كله على حساب الدين الحق ، وعلى حساب قيم الفكر الديني الذي سيط عليه الفكر البشرى وحاربه في عنف . ومن الحق أن يقــال أن الحرب كلها كانت موجمة إلى مفهوم الدين الذي عرفته أوربا ، لا إلى مفهوم الدين الذي عرفته أوربا ، لا إلى الدين كله بحسبانه هو تلك المقاهيم التي كانت تعرفها أوربا من خلال الكنيسة ، ذلك أن تلك القوى كانت تستهدف ضرب الدين كقوم إنــانى أصيل ، القعبــا، عليه وتربيف مفاهيمه وإثارة الشهات حوله حتى يتحقق لها الوصول إلى أضخم هدف من أهدافها : إنكار الآلوهية والحياة الآخرى .

#### وخير مايصور هذا المعنى ماذكره الاستاذ أبو الحسن الندوى :

كانت الكنيسة تحارب العام لأن الجهالة سندها الأكبر في الإحتفاظ بسلطانها على الجمهور وماتلقته الكنيسة كان بحموعة من الاساطير لاتثبت لصنيا. العلم، فقد كانت تحارب الحرية، لم تقدم المسيحية للنهضة طريقا ولكن النهضة بدأت بعيداً عن المسيحية والكنيسة.

وبدأت النهضة هلى أساس غير ديني ( secular ) وارتكزت على محود يبتمد فى دورانه رويداً رويداً عن الدين والعقيدة وماحو لها. وعادت إلىمنابعها , قبل المسبحية إلى الزات اليونانى والرومانى القديم ، وتتكرت لاساتنتها الذين علوها العلم فى محاكم التفنيش وطرد المسلمون من الاندلس بعد أن تعلمت منهم المنهج التجربي وعاشت أوربا قرونا كاملة بشخصية مزدوجة بمسيحية ووثنية ،،

ومن هنا نشأت تلك المعركة التاريخية التي أطلق عليها الصراع بين الدين والعلم، وهوصراع استمرزمنا تُهرخف حدته عندما عنل العلم موقفه ،وتخفف من غلوانه ، ومن ثم تحولت المعركة إلى صراع بين الدين والفلسفة . ذلك أن العلم لم يلبت بعد أن قطع شوطا يتبين له أنه لم يصل إلى ماكان يحاول وخير مايصور هذا ماذكره عالم من كبار العلما. حين قال : دكان العلم فى أذهان واضعيه الآوائل راد به تفسير الوجود ، وكانالعلما. فى أول عبدهم بالعلم يهتمون بمعرفة ( لماذا ) ولكتهم أخذوا يتخون عن هذا الاهتها بعد أن تبين لهم عبث هذه المحاولات وعقم تناتجها . فلقد ترك العلم للفلسفة منذ عهد بعيد. مهمة الإطلاع ببحث العال النهائمية للوجود بعد أن عجز فى هذا المضارو لم مسفر يحتث فيه عن شيء البتة ، .

والعلم لايفسر شيئاً وإنماهو يربط وينسق يلاحظ ملاحظة منهجيةوبالتالى يصف ويقرر ، وأن هذا ليس فها للأشياء ولكن تعرف عليها .

ومهنى هذا أن العلم عجز ، ، وأن الفلسفة مع الأسف لم تستطع أن يحتفظ بالطربق الذى النمسته فغلبتها المادية وسيطرت عليها .

ذلك أن الدعة المادية حين برزت كانت القوى التي تدفعها قوية ، إلى الحد الذى مكنها من السيطرة ، يينهاضعفت النزعة المثالية والروحية نهائياً وحوربت وبعنف حتى توادت .

وقد بدأت الفلسفة المادية منطلقها من احتقار الإنسان وتهديم القول بأنه سيد الخليقة والتشكيك في أن الروح هي ميرات الإنسان دون سواه من سائر المخلائق .

#### (1)

يؤكد أميل بوترو فى كتابه العلم والدين: ان النزاع فى القديم لم يكن بين العلم والدين بل بين الفلسفة والدين وأن هذا النزاع قد استمر زمنا طويلا منذ فجر الفلسفة فى القرن السادس قبل الميلاد حتى نهاية عصر النهصة. وعنده أن ديانة قدماء اليونان لم يكن إلا بجوعة من الاساطير والشعار والطقوس التى يمارسها للواطنون ، وقد نشأت الفلسفة اليونانية نفسها من الدين ، ولكنها ما أن استقلت عنه حتى راحت تحاربه وتسخر منه وتذهب إلى أن البشر هم الذين خلقوا الآله، وكان الدين ( اليوناني ) يؤمن بالضرورة العمياء فجامت الفلسفة اليونانية فآمنت بالمقل البشرى وحل العقل المتسامى عمل الإله .

وأصبح عند أفلاطون هو (الصانع) وعنــــد أرسطو (المحرك الذي لايتحرك)

وعند الرواقيين (زيوس) وجاء أفلوطين فنادى بوحدة الوجود..

و بمثنى أميل و تروى تصوير قصة الصراع بين الفلسفة والدين فيقول:
و ولما ظهرت المسيحة اضطرت إلى اصطناع الفلسفة اليونانية لمحاربة الوثنية
فقدمت المسيحية من جانبها الايمان بالوحى السهاوى و الاحساس بيؤس الانسان
وحرمانه، و الإيمان بالد الحبة الذي تجسد مسيحاً لخلاص البشر، ثم يشير إلى
حركة الاصلاح الدين التي التي انتقت من البرو تستانية فيقول: هذه الحرية الدينة
شملت كذلك المعربة العلمية التي لجأت إلى المشاهدات والتجارب لا الاعتباد على
الأوهام والسحر . وكان ماوضمه جاليلو من أسس العلم التجربي ارهاصا لما
ظهر بعد ذلك على يد بيكون وديكارت ، ومن هنا ظهرت مشكاة الصلة بين العلم
والدين في ثوب جديد ورأى ديكارت في م العقل، الرابطة التي تجمع بين
الانسان وانه، وبين انه والعالم .

د ثم أخذ العلم يتقدم بسرعة معتمداً على التجربة الموضوعية وحمدها، فشرع يؤمن بمناهجه ويتجاهل الدين، ثم أشار إلى مانطورت اليه الصلة بين الفلسفة والدين حين جاء أوجست كونت صاحب المذهب الوصنى وقرد أن اللاهوت والميتافيزيقا وهميان،ودعا الى سيادة العلم واخصاع الدين تحت جناحه وجاء سبنسر فقال أن الدين يخضع لقانون التطور كاى ظاهرة أخرى . ودعا هيجل : إلى هبادة السق واللغير والجال التى تمثل ثالو تأجديداً يحل محل المسيحية ، فالحق هو العلمو الجال هو الفن والخير هو المحبة وقال أن الفلسفة العلمية تحل محل الآديان ، وعلت أصوات الفسكر المسيحى لتواجه هذه الحملات الصخحة التى شتتها اليهودية النامودية فدعا رجاله الم تعلم بيره من العناصر الدخيلة عليه ، كالفلسفة والميتافيزية واللاهوت والسلطة السكائوليسكية .

وقال ولهلم هرمان أن الصيغاللاهوتية فى الكتب المقدسة إنما تمثل تجارب دينية تخص صاحبها كالقديس بولس مثلا . ودعت العرو تستانية إلى إلغا. سلطة الكنيسة . وحاولت التمييز بين الايمان والعقيدة .

(4)

لم يلبث هجوم الفلسفة على الدين أن توسع وعمق حين سيطر المفكرون العهود :

فقال ماركس أن الدين أفيون الشعوب وأنه بحموعة من الاساطير ابتدعها الاقتطاعيون الرأسماليون لتخدر الجماهير السكادحة، وقال فرويد أن الدين ناشى. عن الكبت وقال دوركايم : أن الدين لبس فطرة ، وكذلك عمق الهجوم على الآخلاق بخرد انعكاس للوضع الاقتصادى الآخلاق تتم بطابع القسوة حتى فى المتاحادية .

وقال دوركام . الأخلاق شى. لايمكن السكلام عنه كسكيان ثابت وكان هذا التطور مصداقا لما جل في بروتوكو لات صهيون : «أن دارون ليس بهوديا ولسكنا عرفناكيف ننشر آرائه على نطاق واسع ونستغلما فى تحطيم الدين . لقد وتهنا نجاح ( دارون ـ ماركس ـ نيتشه ) بالقرويج لأراثهم ، وأن الأثر الحدام للأخلاق الذي تنشيه علومهم فيالفكر غير البهودي واضح لنا بكل تأكيده.

(٤

#### الغيبيديات

كان انكار الفلسة، لوجود عالم آخر خلف هذا العالم المحسوس هو أكبر الاخطار التي واجبها العمر اع بين الفلسقة والدين ، فقد ذهبت الفلسقة الوضعية إلى القول بما أسته، خرافة الميتافيزيقا، فهي تذهب إلى أن جميع قضا بالليتافيزيقا والمطلقات في المعرفة والاخلاق، هي أشباء قضايا وخرافات باطلة ، إذ أنها لا يختفع المتحقيق العلمي ولا يقع ضي نطاق النجرية الحسية ، ولاريب ان فكرة انكار الفيبيات هي قضية فلسفية وليست قضية علمية : فالم لا يسكر الفيبيات المحاس للدت هي المكر الاوب تقضية النب ، وأن هناك محاولات المحاس للدت عمل الحواجز على عالم المجبول ، وأنه ليس هناك عدم مطلق وراء عالم الشبات عام المجبول ، وأنه ليس هناك عدم عمو عدم وجوده ، وهناك أشائة كثيرة على التاتي من عالم الغيب كسماع هو عدم وجوده ، وهناك أشائة كثيرة على التاتي من عالم الغيب كسماع الموس بيوبودك : إن المعارف الجديدة التي كشف عنها العلم تثبت وجود ، در جدا وراه ظواهر الطبعة .

ولاريب أن عاولة الفاسفة فى انكار عالم النيب إنما يستهدف إلى إفرار مذهب من مذاهب الهودية التلمودية وهى انكار البعث والجزاء والعالم الآخر وأن الإلحاح على تشكيك الفلسفة للناس فى هذه الحقيقة إنما يهدف إلى دحر مفهوم المسئولية والجزاء . وأن معى انكار الغيب هو تدمير لرسالة الإنسان ومسئوليته ،وجزا.ه. ومحاولة لالغاء حقيقة أكيدة هى أن الموت ليس نهاية الانسان وأن الحياة فى هذا الكون ليست إلا مرحلة إلى حياة أخرى .

## الفص لالثالث

## العلمانية

لم يشتق مصطلح العلمانية من العلم وإنما اشتق من (معارضة الدين ) أو من اللادينية ذلك أن كلمة علماني إنما هم ترجمة لسكلمة Secular ومعناها لاديني وهو ينصب أساساً على مبدأ واضح : هو فصل الدين عن الدولة وهو هدف أصيل من أهدافي الحركة التي تدافعت بقوة لتحطيم نفوذ الحلافات المسيحية التي قامت على أساس وضع الحواجز بين المجتمع المسيحية والسياسة المتوول بقوة ، وفي عشرات من الأوضاع عن الإرتباط بالمجتمع أو السياسة أو غيرها .

وقد استهدفت الثورة الفرنسية التي قامت أساساً في محافل الماسونية وفق الفلسفة البهودية التلودية . دعم حركة دخول البهود إلى المجتمع الأوربي واعتبرت الدولة كأساس لهدم الحواجز التي كانت تمول دون تسم البهودمراكز الصدارة في المجتمعات والمحافل السياسية . وعزل مفهوم اللدين ( بمفهومه المسيحي ) عن التربية والتعلم والسياسة وتحطيم السدود الانحلاقية التي تمول دون استشراء الإباحة والإلحاد .

يقول الذكتور محمد رصوان : هذه الفكرة لم تنشأ فى أوربا إلا كرد فعل على الاخطاء التي أرتكبت من رجال الدين باسم الدين كاضطهاد الاقليات الطائفية مثلا . غالتاريخ بحدثنا عن الحروب بين الطوائف الدينية إذ كانت الأكثرية الساحقة تحاول فرض معتقدها على الاقليات . فن هنا كان اضطهاد السكائوليك البروتسنانت ، وكذلك كان اضطهاد البهود من قبل الدول المسيحية عامة : بروتسنانية وكاثوليكية .

ولكن هذا الاضطهاد لم يكن ليحدث لوأن النساع الدين وحربة المنقد كانا قاعدتين من قواعد الدولة الحاكمة. غير أن الأمر الذي ساعد أكثر على نجاح فكرة العلماية في أوريا هو عجز السلطات الدينية عن مسايرة محتادة العصر بشكل جعل بعض المفكرين لم يترددوا في نعت الدين عندهم نعتا عقراً . (وأشاد إلى وصف أوجست كوف وليني برول الدين بأنه جاء لينظم هذه الفكرة لم تكن لشكون لو أن رجال الدين كانوا على المقدرة الكافية هذه الفكرة لم تكن لشكون لو أن رجال الدين كانوا على المقدرة الكافية لمواجة المحضارة الحديثة بمشكلاتها العديدة المختلفة . فالدين برجاله في أوربا لموات وقفة المنفرة بالحالمة الأولى من ندو، وإنتشار الأهمكار والنيارات الفلسفية الماصرة، وقد فات الباحثون أن أوجست كونت وليني برول و ماركس كانوا جيعاً من فلاسفة الماسونية التي قامت لنقض المجتمعات المسيحية المساب المهودية التلودية .

وأنهم نقسداوا مخططات الإنقسلاب العالمي والمؤامرة التي كشفتها البروتوكولات من بعد ، إلى صديد المصل الصريح الواضح الذي ظهر الولا في دجال الموسوعة وفولتير ثم تحقق عماياً في الثورة الفرنسية والثورات الأوربية . ومن الحق أن نقول مع الميحين الأوربية . ومن الحق أن نقول مع البحثين أن «الذي ساعد على نشوء العلمانية في أوربا : جاء نتيجة الاخطاء التي أو تحكبت باسم الدين فأ ثارت بعض المفسكرين عليه وسمحت لهم بإغتنام الفرصة.

\* وَالْكُوْلُونُونُ الْحُقِ أَنْ المُسِيحَةِ الفَرْيَةِ وَالْكُنِيسَةُ عِمْرَتَ عَنِ التَجَاوِبُ مَع النّهضة ولكن القوى القادرة استغلت هذا في سيل تحقيق أهدافها .

" فَيْ الْحِلَىٰ آنُ عَوْلُ أَنْ طَالِيةِ الدولةِ أو لاَدْيِينَةُ الدولةِ هي هدف صهيوتَى أَسَانَىٰ يَضْمَ الْحِلْلُ أَمَامُ اليهود حَى لاتقف قوائم الدين أمام تفوذهم وانبثائهم. في مختان البيئان .

(1

كُان مقرد أن يعكون عدف والعلائية ، هو فصل الدن عن الدنولة ، والتفريق بين المجتمع المحتمى والمجتمع المدنى وإعطارتكل منهما استقلاله دون أن تجتمع الحدث في أوروا لم يكن كذلك وإنما كان إعطاله الدولة القدوة على إختاع الدن وحدث في أوروا لم يكن كذلك وإنما أساس على القلامة الهادية المعتمة الهادية المحتمة المحدين التمتم على عائبه عادية الدن وإقسائه عن عتلف بجالات الحياة العامة وكذلك إقسله رجاله ، والحد من تأثير عبوله عن المعاهد الثقافية والعلية ومنع التعلم الدين من المحادد أملاك الكنية وسيطرة العابانية على الحكم الدين وأشطارت الخلة على ما يسمى بالحكومة الثيرة واطية واستهدف بالحلة إبعاد والمدن تركون الثقافة أو الفيكر السياسي والإجتماعي .

(1)

هل حققت العلمانية في أوربا أهدافها وهل استطاعت أن تهزم الدين :

من أطنى أن يقال أن التجربة التي أستمرت الآن ثلاث قرون لم تستطع أن تحقق هذاً في هذم الدين في المجتمعات الآوربية أو تخرجها إخراجاً كالهلا ( ٢٢ – الأبدلوجيات والفسلة ) من مصاميته وقيمه ، بالرغم من حلتها الشخمة على الألوهية والأخلاق والبحث .

وأن انجتمات الاورية بعد إنسخاب الدين من التوجيه السياسي ثم التوجيه الاجتماعي ما ترال مندينة. أما الأهداف التي دعت العلمانية إليها فإنها قد عجزت عن تعقيقها وأهمها المساواة وإحلال الوطنية والقومية والايدلوجيات السياسية ، فقدفشك هذه المذاهب تماماً .

فالبلانية كما يقول الدكتور محد رصوان لم تنجع في تحقيق غايتها وهي إقامة دولة وبجشع ينحصر فيها الدين على الصعيد الفردى ومام تستطع العلمانية أن تبصر الدين في الفرد فقط ولم تستطع أن تبحل أبناء الطوائف المختلفة الدين يبيشون في المدين عبد والجد يشمرون أتهم أضوة في الوطن بصرف النظر عن كونهم غير أخوة في الدين عبد والعالمانية يشقى عليها أن تنجح في بلد يكون فيه الشمور الديني يقطأ ، والواضح اليوم أن الشمور الديني لم ينجح حتى في البسلاد التي تدين بالإلحاد رسمياً ، و لقد قامت الدولة العلمانية لكنها في الواقع لم تقم الدولة العلمانية والمجتمع العلماني إلا بشكل صورى .

أعنى أن هذه الدول لم تنخل عن دينها وأن الدين لا يرال له نفوذه وهذا واضح حالياً فى هدة ميادين، لذلك ترى أن العلمانية تظهر كل يوم وجهاً جديداً من أوجه بجزها وتقف مكتوفة الايدى إزاء المشكلات التي يعانيها المجتمع الذى ولدت فيه .

(1)

وبرى الدكتور فاضل الجالى أن هدف العلمانية الأول هو إحتوا. القريمة والتعليم للسيطرة على إخراج أجيال لا تعرف الدين أو الآخلاق ، يقول :. لا نعتقد أن العلمانية حققت أهدافها في البلادالتي طبقت فيها بل وقعت في تناقضات واهمة ولاسيا في حقل التعلم ولا تنك أن الهنف الأولى من الطفاقية في الله المنف الأولى من الطفاقية في كل من المباد ولا ين المباد في كل من فرضا والولايات المنحدة ولكن أبساء الشعب الذين يؤمنون بأهمية الثقافة المنابقة ضطروا إلى إرسال أبنائهم إلى مدارس دينية خاصة بدل إرسالهم إلى المدارس المامة .

#### ( •

حاولت الصهيونية العلمية والاستماز طرح قضية العلمانية في المجتمعات الإسلامية من خلال نفوذ الإجتلالالذي فرص على البلاد العربية والإسلامية أنظمة غربية كما فرض على البلاد العربية والإسلامية التي تقوم على أساس فصل الدين عن الدولة أساساً. غير أن البلاد العربية والإسلامية لم تجد نفسها من خلال هسذه الانظمة وعاشت حياة سياسية وأجتماعية وتربوية مصطربة قلقة تنبجة الفصل بين الإسلام والمجتمع ، أسوة المجتمعات الغربية التي قصل ينها وبين الدين وكان الحظا في ذلك هو عدم تقدير المجتمعات الدين الدين عن الفرق ، وليس هناك تاريخ دام في العراع بين الفرق ، مؤسسة كالكنيسة الغربية ، وليس هناك تاريخ دام في العراع بين الفرق ، مؤلف مقطرات في المناهم ، ولا صدام بين الدين والعلم بل على العلمي من ذلك قفد جاء الإسلام ديناً ومنهج حياة ، وكان مصدر أساسياً للشهج العلمي، التجربي.

// ومن هنسا فلم توجد ضرورة حقيقية لأن يعتنق الفكر الإسلامي أو المجتمعات الإسلامية مبدأ العلمانية إذ أن العوامل التي كانت سبباً في أوربا لاعتباقه لم توجد إطلاقا في المجتمع الإسلامي ولا في الفكر الإسلامي .

وفى إلعالم الإسلامى لم تقع خلافات ولا معارك دموية ، وكانت روح الإسلام قابلة لتغير الازمان والبيئات ، وكان منهج الإسلام بطبيعته مرناً حياً قادرا على التحرك والتجارب مع الاحداث على تحو يكشف عن أنه دين الإنسانية الحق الذي بمثل الفطرة الإنسانية في شمولها وتكاملها وفي الاعتراف بنوازهما ومطالبها والاستجابة لها ولم يكن الإسلام موضع صراع أوجدل أوخلاف على النسوالذى حرفته أوديا ولم يشارك الاسلام فالاستبداد وظلم الملوك والأمرار بلعلي العكس منذلك كان دائماً ضد الظلم والاستبداد وقد كان الاسلامةادراً على استيماب كل تقدم على وصناعي وفكرى وفي نفس الوقت فإن الفكر الإسلاى استمدادا من مصدره القرآني الأصيل لايستجيب للفصل بين الدين والدولة أو بين الدين والمجتمع، لاختلاف طبيعة الإسلام كدين ونظام مجتمع عن المسجية في أصلها وهي مجموعة وصايا وبالنسبة لها كتطبيق في المجتمعات الرومانية الى كان الدين فيها ته والحكم لقيصر بينها كان الدين والحكم في الإسلام منذ أول اليوم تشكل فيه المجتمع الإسلامي لله خالصاً هذا فضلاً عن الإسلام لايقر حرية الإلجاد ولا يقبل أن تكون منفصلة عن التربية الدينية والآخلاق . ومن حق أن يقول الدكتور محمد رضوانُ أن الدعوةإلى العلمانية فى عالم الإسلام تكشف عن الجبل محقائق الإسلام وتاريخه الفكرى الناصع وقدرته على استيمابكل تقدم علمي وصناعي وفكري بل وحثه اتباعه على إحراز هذا النقدم ، فقدكان الاسلام قادراً بمرونتهوقدرته السكامنة على إعطاء الحياة المتجددة قوتها، ولاريب أن الصيبونية العالميـة إنما ريد أن تخرج المجتمعات الاسلامية والعربية من معابير القانون الآخلاقىوذلك بعارح مختاف هذه الدعوات الهدامة التي فشات في مجتمعاتها الأساسية ولم تستطيع أن تحقق شيئاً ، وأثبت أن الحكومة العلمائية عاجزة عن تحقيق الوحدة الاجتماعيــة ، أو مقاومة التحديات المختلفة التي تواجبها . هذا فضلا عن أن « الصلة المحكمة التي تربط الدين بالسياسة والتي هي من خصائص الاسلام وبميزاته لا تعظى بالقبول عندكثير من المسلمين ألذين تلقوا ثقافتهم عن الغرب والذين نشئوا على أماس الاعتقاد بأن لكل من مسائل الدين والحياة العلمية عالمها الجناص ، ذُلِكُ أَنْ تَعَالِمُ الاسلامُ إِنَّا تَعَمَّلُ آسَانًا عَلَى ﴿ تَنْظَيْمُ العَلَّاقَةُ بِينَ الاُنسَانُ وخالفه ، وفى نفس الوقت بين الانسان والانسان وذلك بوضع نظام محسد للسلوك الاجتماعي والاخلاق يجب على المسلم اتجاحه ،

(7)

ومن الشبهات التي اتصلت بالعلمانية : شبهة أن الدولة الاسلامية لهي وولة ثيرةر اطبة :

يقول أحد الباحثين : إن الجــــواب يكون بالني القاطع إذا كنا نعني بالثيو قراطية: ذلك النظام الذي نقله الثاريخ عن أوربا فىالقرون الوسطى عندما حاولت طبقة رجال الدين أن تتممك في يدها بأزمة السلطة السياسية العليا ، وذلك لسبب بسيط هوأنه لاوجودنى الاسلام للكهانة ولالطبقة ممشازة تدعى رجال الدين ولهذا يستحيل أن يوجدني الاسلام مؤسسة تشبهالكنيسة المسيحية التي تختص بأسرار الدين وطةوسه . ولما كان كل مسالم بالغ له الحق المطلق أن يمارس بنفسه شعار الدين فليس هنا شخص أو هيئة أجماعية تستطيع أن بّرعم لنفسها نوعاً من القداسة اكتسبتها عن طريق شعيرة ديلية أو طبقة كهنونية أختصت بهامن دون الناس. وبحملالقول أن تعبير الثيوقر اطبة كما يفهمه الغرب لامعني له على الاطلاق في البيتة الاسلامية . وأن للفكرة ألاسلامية نظاماً اجتباعياً متميزاً خالصاً لهاوحدها يختلف عن غيرممن عدةوجوه عن الانظمة السائدة في الغرب ، إن الاسلام أكثر من نظامسياً سي : إنهمنهاج كامل للمقيدة والقبم الاخلاقية ، إنه نظرية اجتماعية شاملة ودعوة إلى الاستقامة والاعتدال فكلُ الأمورُ الشخصية ، إنه ايدلوجية تأمَّة تعتبر كل مظاهرُ الحيساة الأدمية منها والمادية والروحية والعقلية ، الفرديةوالاجتماعية كلالايتجزأ . • ولما كانت ايدلوجية الاسلام تامة مستقلة بذاتهاعن سواها فإن معتنقيها لا يمكن أن يعبشوا حياة إسلامية صحيحة بمجرد اعتناقهم لعقائد الاسلام .

وبقُولُ الدُّكُتُورُ فَاصْلُ الحالُى : انْ تَطْبِيقَ العَلَمَانِيةَ فِي البَّلَادُ المُسْيَحِيةُ أَسْمِلُ منه في البلاد الاسلامية وذلك لما جا. في إنجيل مني من أن • ما لقيصر لقيصر وما لله لله ، ،،قد يكون لاهم من ذلك : أن المسيحية لم تشمل عَلَى تشريعات واسعة تؤثر على الحياة الاجتماعية والمعاملات اليرمية للفرد والجماعة بأما الاسلام فبالاصافة إلى احتوائه على العقائد والعبادات والأخلاق فإنه جا. بنظام شآمل يمس حياة الافسان في شتى نواحها من المهد إلى اللحد ، وهو نظام يتفق مع صم طبيعة الحياة الانسانية ، وقد أكد غير وأحد من أساطين علماً الشريعة في العالم أهمية الشريعة الأسلامية وما تحويه من ثروة ذاخرة واستعداد لمجابهـة الظروف والأحوال المتطورة وفعلانية الدولة فيالبلاه الاسلامية معناها تنصل الدولة من الشريعة الاسلامية إلى أم عامل من عوامل توجيه حيساة الشيب اليومية ولأن كانت العلمانية لاتلائم الشعوب الاسلامية بصورة عامة فإثها لاتلائم الأمة القربية بصورةخاصة لأن الامة العربية مذينة للإسلام في تكوينها الحاضر، ويجب أن تكون حاملة رسالة الاسلام إلىالانسانية جميعاً ،فالفصِل بين الدين والدولة معناه تجرد الحكومة العربية من أهم مقوماتها - . فالأمة العربية منفصلة عن الاسلام وعن رسالته تصبح كبيسم منفصل عن حياته وعن روحه، والفصل هذا يجعل من الجسم قشراً فآرغاً لالبِّ فيه وما أسهل دخول المبادى. الوافدة على اختلاف أنواعها لقلا الفراغ في القشر الفارغ . .

(1)

ولقد استطاعت موجِّ العلمانية أن تجرف المجتمع الاسلامي وتصييه في الصميم في بجال التعليم وفي بجال الشريعة والقعناء وفي المجتمعات والنظم والحكم .

وقد تشكلت الاجيال المختلفة في معاهد الارساليات ووفق الانظمة التي رسمها الاستمار وكانت النزاعة العلمانية أو اللادينيسة بالاجرى موجهة إلى. الإسلام وحدم من دون الاديان الاخرى ، ذلك أن مدارس الارساليات والتابيخ والكليات المحتفقة الله والديان والتاريخ والكليات المحتفقة القريب عن الاحلام وأثارت الشبات حوله الاحلام ولفته وقرآنه ورسوله هنا فضلاعن أن مؤسسات كثيرة إجاعة وسياسية قامت في البلاد العربيسة والعالم الإسلامي تركز على علمائية الدولة . أو تقدم القومية الفنيقة القائمة على العالمية ومن كان منها ذا طابع إسلامي أو عربي حاول أن يقصر مفهومه على الاسلام الحضاري .

#### صوء من الاسلام على العلم والفلسفة المادية

لاريب أن القرآن هو الذي دفع الانسان المسلم إلى اكتناه الآفاق الكونية وهو الذي دعا الانسان إلى السيطرة على الحياة ودفعه إلى الابداع العلمي، ومن ثماندفع المسلون الاولون إلى التماس منهج القياس والتجريب، وفكرة القياس لاريب من أهم الافكارال عرفها تاريخ الانسانية كلما،وذلك للنتائج الى حققتهامن بعد بإنشا. المنهج العلمي التجريبي . فليس المنطق اليوناني بل هو المنهج التجريبي الذَّى فنج أَفَاق العلم . وفحَرَة القياس وضعت في عصر النبي وفي عصر صحابته وتحت تأثير القرآن نفسه لقياس الأشباه بالنظائر والامثالبالامثال ، بلولقد وضعت أيضاً في العصر القرآني قواعد الفياس وشرائط العلوم . يقول الزركشي صاحب البحر المحيط : إن الصحابة تكلموا فىزمن النبي فى العلل . ويقول أبن خلدون : إن كثيراً من الواقعات لم تندرج في النصوص الثابتة فقامها الصحابة بما ثبت وألحقوها بما نص عليه بشروط من ذلك الالجاق ومن ذلك تصحيح المساواة بين الشبيهين أو المثلين ، حتى يغلب على الظن ان حكم الله فهما واحد وصاد ذلك دليلا شرعياً بإجماعهم عليه وهو القياس ، ويتميز العـــــــلم الاسلامي بأنه حي واقعي تجربيي، خال من عنصر الخيال والقصة والنفسير اللاشعورى أو الشعرى لأنه مقيد بالملاحظة والتجربة كما أنه تميز بأنه ناقد ، ولا ربب أن والفكر الاسلامي كان ثمرة علمة نقد كبرة وعملية تصفية إلله كمر السابق ، وتجديد وبناء استغرق قروناً زاهرة في حياة العقل في الإسلام،.

وقد اعتمار العلماء المسلون على العقل والجنس ، مطالبين أنفسهم برغيرام بالعليل والبرهان وقد اعتطاعوا بعد أن يطلعوا على معارف الاسم أن يصححوها ويعقيرا بالمرفقة خطوات هائلة ، وكان تجديدهم العلوم الطيمية والبكونية من . طريق تنفل الطيمة والاحتمام بمرفة الحقيقة ووجوء الحكم والابداع في من المنفذ العلية بالاعتماد على الملاحظة والتجرية بعد المنفظ المنفي المرفة العلية بالاعتماد على الملاحظة والتجرية بعد على المنفق المنفية المنفق المنفية بعد على المنافق المنفية المنفق وتمحيص يستقها عالى بعد على المنافق المنفق المنفقة المنف

ulti,

وفى الاسلام لايوجد صراع بيزالدين والعلم : ولايوجد فى الاسلام الله المشاهلة الموجودة عد غير المبلدين وهى هشكلة أن الدين يقابل العلم والفلسفة أو يعادضها ، فالاسلام مبنى على العقل والعلم وكتابه كتاب هم وحكمة ، وإذا كانت هذه المشكلان عديماً أو هن فلرص اليعقس المشكلان حديثاً فإلها ، دخيلة ، وآنية من عاولات أخرى ولا ينبغى أن التوض تمن يعرف معنى الهام أمولا وروسا ومنهضاً ، ويعرف معنى الهام وعقيلة العقل وطريقته واليعين ومقياسه ، وقد ثمرة الإسلام عن غيرة من الاجاري بانه نبه العقل واعتمد عليه وجعل العلم أسلس المقيدة والبرعان سياح الإجان بأنه نبه العقل واعتمد عليه وجعل العلم أسلس المقيدة والبرعان شياح العلم والدين :

<sup>(</sup>١) ، من يحث للدكتور محمد عبد الهاديم أبو ريده ٠

[ لقد عجو العام عن حل المشاكل ، وأن العام مهما تقدم همو محدود ، وبذلك لا يد من الرجوع إلى ما يسد الفراغ عن طريق ألدين بروحانيته واعتماده على القلب والعاطمة : أن العسلم والدين هما أسائل الحياة الإنسانية ، أن كل منهما مستمد من الآخر ، ولن يستطيع أحدها القضاء على الآخر ؟ .

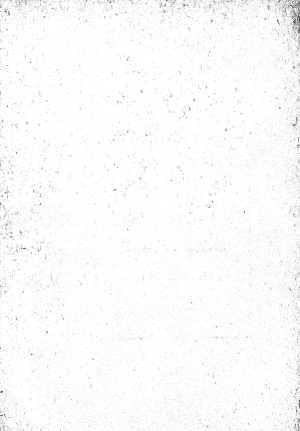
ويضع المسلمون العلماً تحفظات أكثر حول دهوى العلم التي الملق على الفلسفة وعلى كل ما يعرى بجرى الفحكر. والحق د أن ليس كل ما يعسب إلى العلم ينتجى إلى العلم ينتجى إلى العلم ينتجى إلى العلم ينتجى إلى ألعلم المتحقق المناقق التي لا شك فيها ، فإن فيها أيضاً الفعنايا المفتقرة إلى الإثبات، وهناك فرض باطل مسلم به ضمنا وهو أن العلم الحديث مبنى على البرهان الحمى في قايقال باحمد لابد أن يكون قد ثبت وقام عليه لدى العلماء البرهان فهم يتقبلون كل ما ينسب إلى العلم لانهم يسلمون بقيام البرهان هله ،(1).

أما نظرية التطور فهى نظرية ناقصة ولكن تـكون كالحة لا بدأن يدمج معها قانون الثبات الذى هو وعاء لحركة التطور مع تصديد الآفاق والافلاك التي يدور فيها التطور ولا يتعماها . ونظرية التطور قامت على عدد صخم من الفروض والتخمينات ولم يقبلها للماديون الذن يرفضون كل ما هو محسوس حتى ولو كان ذلك نجرد الترابط بين الهسوسات .

<sup>(</sup>١) عن بحث للدك عود عد أحمد النسراوي ه

## البات الثاني تفسير التاريخ

الفصل ألاول: النصير المسادى المتاريخ الفصل الثانى : النفسير الليرالى لمثاريخ الفصل الثالث : الفلسفة البرجائية



## الفص لالأول

Merch Mil

#### التفسير المادى للتاريخ

نشرت الفاسفة الأوربية بساط المسادية فأصبح أساساً لسكل النظريات العقائدية والاجتماعية (بما نيما الاقتصاد والأخلاق)

وَهَكُذَا أَصِبَتِ النَّطْرِيَّةِ المَادِيَّةِ السَّامُ لَكُلُّ مَفْسُرُراتُ الفَكُرُّ القَّرِيُّ شِدَّيَّةٍ : اللَّيْرِلُلُ والمَارَكِينَ . وإذا كان النظرية المَادِّةِ قَمَدُ أَصَبَتُ أَسَاسًا للفكر الأورقِ ، فإن النَّمْسِرِ المَادِّيُّةِ أَصِبِحُ أَصَبِحُ أَسَاسًا للفَّلْمَةُ الاَجْمَاعِيَّةً جَيْ أَطْلُقَ عَلَيْهَا أَسِمَ لِمَادِّةِ التَّارِيِّةِ .

وبذلك يكون المنحى الحطير الذى اتجه إليه الفكر الغربي خلال عصر النبور قد حقق هدفه في تعليب الفكر البشرى بكل مقدراته الفديمة وابنتها من جديد ، وفرضها فرضاً حتى لم يجعل للفكر الإنساني الأصمل الذي قدمته الأديان المنزلة إلا خيطاً رقيـــقاً أصبح في كل وقت معرضاً لمارفيال بم ومن هنا برى توبني أن الماركـية انحراف في الحضارة الغربية المدينة ،

وتقيرم النظرية على تفسير الحياة الإنسانية من خلال التفسير الخياة الإنسانية من خلال التفسير المنادعة والاقتصادي ، فالتفسير بجغل للقوى الملدية السلطان الأكبر على نشاط الإنسان كله ، فالقوى المادية والاقتصاديّة لهميّ المناصر الفعال في تاريخ البشرية .

وإن عوامل الإنتاج المادي هي أساس التغييرات الاجتماعية والإنسانية

والروحية والفكرية ، وإن الفنون والتشريع وغيرها من مظاهر الحضارة غير المادية هي تناتج ملازمة وصيغ إصافية للادية التاريخية .

ويرى ماركس أن للمادة تفسركل شيء في الكون وفي المجتمع الإنساني. وإن العامل الحاسم في حركة التاريخ هي علاقات الإنتاج وإنه حين يحدث التناقض بين علاقات الإنتاج يؤدى ذلك إلى الانفجار وإلى تغيير نوعي وجدى في هذه العلاقات، ولذا فإن التاريخ صراح بين طبقات بريد الاحفاظ بالمبلاقات القديمة وطبقات تريد التغيير، وإن التاريخ لهذا صراح طبقات .

وتقول المادية التاريخية : إن التاريخ من صنع البشر ، وإن أفسكار البشر المكاسات للظروف الاقتصادية . وإن الحالة الاقتصادية التي تعيش فيها الامة هي مصدر الانقلابات والحروب وتطور الاخلاق والجماعات .

وقد وجد مازكس أن التاريخ يمثل صراعاً عنيفاً بيز الطبقات الاقتصادية، وإن جميع أنواع الصراع في التاريخ سواه في ميدان السياسة أو ميدان الدين والفسفة والإجماع اهي إلا تعبير عن الصراع الطبيعي في المجتمع ، وهدف التاريخ عيده هو الوصول بالبشر إلى مجتمع لا طبق، وقال ماركس إن الشمور/ الإنساني تتحكم فيه الغروف الإجهاعية ، واعبر تعلور الإنتاج المادي هو الإنساني تتحكم فيه الغروف الإجهاعية ، واعبر تعلور الإنتاج المادي هو ظفرة المحركة للتاريخ البشرى، وعند ماركس إن المادية هي الإساس والفسكر ظل لها . وبالجلة فإن ماركس يرى كل ما يقع في التاريخ مرجعه إلى الاسباب الاقتصادية وي عبده هي التي تملي على التاريخ مركه و تسيره حيث تشاه فلا بجال هناك الاعتراف بإله خالق أو قوة ورديره حيث لشاه فلا بجال هناك الاعتراف بإله خالق أو قوة ورديره حيث المعارع .

(T)

. ومن منطلق النفسير المادي للتاريخ يتشكل مفهوم الفلسفة الماركسية .:

- . أيس الكون خالق بل الكون مادة .
- · الاديان عدر للمقول يجب التحرر منه وإنقاذ الإنسانية من شره ·
  - الدعامة الاساسية هي إنكار الله والبعث .
  - . المأدية في التي أنشأت الحصارة الصناعية الحديثة
  - الطوابع الاجتماعية والاقتصادية والسياسية طوابع مادية .
  - الفرد وسيلة وليس غاية ، وهو ذرة تغنى في جسم الدولة .
  - إلفا حق الملكية الفردية وحق التوريث وحق تمار الكسب .

وَمَن هذه الحَمْيُوط العامة تَبِين مدى التعارض الكبير بين مفهوم الفكر الغربي المسيحى وبين مفهوم الفكر اليهودى التلودى الواضح الآثر في نظرية التفسير المادى التاريخ الكاشف لكمل ما تضمته مفاهم التلمؤد وفلسفة الماسونية .

وقد تعلور وتشكل في صورة نظرية كاملة معارضة تمام المعارضة لمنهج الفتكو الغربي المسيحي الذي شكلته مفاهيم الرأسمالية والحرية ، فهي لم تقم على معارضة النظام الاقتصادي والاجتماعي الغربي ، وإنما هاجمت الأساس المحسيل الفتكر الإنساني كله المستمد من الاديان ورسالات السهاء ، وذلك بمعارضة الدين وإنسكار الحالق ، وإنسكار البعث . وكان واضحاً في صياغة النظرية الماركسية أن تمكون بمثابة منهج كامل وعقيدة شاملة أو بديل للدين والشرائع ، وكان واضحاً ذلك التحدي الحطير الذي كانت هي بمثابة رد فهل له وهو المديحة والمكتبسة . وقد اعترف الفيلوق هكسلي بهذه الحقيقة حين قوال في كتابه ددين بغير وحي ،

كانت الماركسية أكثر تبسيقاً وملاينة والكن أساسها المادئ المحصن حد من عاطيقها فقد خاولت أن تبسكر حقيقة القيم الملوحية ، وعذه القيم موجودة وقائمة ، لذا كان على الماركسية أن تتقبل تأتيم هذا الحنفا الايدلوجي فأقبلت وفائمة ، لذا كان على الماركسية أن تتقبل تتأجيم ها الحنفائة إلى القيم الوحية . ومن حملة وضيكرة ولكنها كانت واصحة الاصول في الفكر الهونلي القديم عامة وفيجمورية افلاطون خاصة وكانت عصادة الفكر الوثن الملدى القديم عامة وفيجمورية افلاطون خاصة وكانت همي ود فعل الفطرة الفكر الوثن الملدى القديم في المركسية المساسية والاقتصادية وغلبة الاحتكادات واستهدفت القضاء على هذا النظام وتعديده باعتباره تمرة من تمار الفكر المسيحي الغرف ومرتبط أشدالارتباط بالمتقبون على الاقتصاد وحده ولكنها حاولت عدم المجتمع المرق وفيكرة الماركسية المتقسط على الاقتصاد وحده ولكنها حاولت عدم المجتمع المرق وفيكرة الماكن والحياة . غير ان الفائمة الماكولية المكان والحياة .

ب والفلك فهي لم تكن في الحقيقة عملية نطور طبيعي في الفيكر الفرق في واجه المسكر الفرق في واجه الراحة المسلمة الراحة المسلمة المسلمة التي قامت عليها الحضارة والفيكر والراسمالية . وهي واجهة من المسلمة التي قامت عليها المحتمد الغرق النمامها منهجاً للجملة والمجتمع بعد أن أهلوجيات كثيرة حاول المجتمع الغرق النمامها منهجاً للجملة والمحتمد الغرق للسيحي الذي قامت عايه الكنيسة الكاثوليكية والتقوذ البابوي .

(T)

مَّ يَقْرُنِ كُثِيرَ مَنْ الْمُعَكُّرِينَ أَنَّ الْمُلَاكَسِيةَ هَيْ يَثَايَةً تَصُولُونَى وَاصْلَادَارُهُ اللهُ كُرُ العربي وليس خارجة عليه ، ذلك أن ماركس في منطلق نظريه ، يؤمونية

بالمعتلوة الغربية بكل قيما وتاريخها ، ويعتر جدا الساريخ ويعتبه تقدماً البشرية في طريقها نحو النصر الأكبر ، ويسمى جوائيم هذه . الحسارة حمية تاريخية لا يرجمها إلى فلسفتها بقسدر ما يرجعها إلى السفرورات الاقتصادية ، وكل ما يتقدم به ماركس هو حل الإنقاد هذه الحضارة وإخراجها من ورطتها من التناقض من العمل الجماعي والملكية الفردية .

 $(\mathfrak{t})$ 

إذا كانت النظريات المادية تعارض مفهوم الدين جملة قان النظرية الملوكسية توأجهه بأعنف جملة من جملات المعارضة والحصومة .

, فالدين في مفهوم المساركسية ليس إلا تفسير ا عاطئاً للطواهم الاجتماعية ، وبقية من بقايا النظم الاستغلالية البائدة ، وترى المساركسية أن الدين مظهر لعجر الإنسان أمام القوى الاجتماعية والنظم الإنطاعية وأنه يوم يحد الإنسان الطمأنينة على رزقه وحياته سيختني الدين .

والا تدعو المساركسية إلى إضطهاد الدين أو القصار عايه والكنها تقول بسحب الارض من تحت بالقصار على الاسس المسادية والمدوية لوجوده. وإذا كانت النظريات البهودية التلودية التي طرحت على الفكر الغربي قد تصدهت : بين تظرية قومية عنصرية تقوم على أساس فوارق الدم والجلس أو مادية عالصة تشكر الأديان والعقائد فان نظرية ماركس تمارض الآساسين القديمين: الدن والعنصر .

وتقوم على أساس الطبقات وتدعو حمال السالم إلى القصاء تصياراً ميرما على المعر لين وأصحاب رؤوس الآموال ، حتى لقد عدكتابه ( رأس الملل )كتوراة ( م عرب الايدلوبيات والفاسة ) للطبقات الداملة - فقد وط عمتاف الطبقات في جميع بقاع المدورة إلى النطاحن والاقتنال .

أورى المؤرخ تويني وهو من كبار المدافعين عن وجه النظر المسيحية في المضائرة الغربية أن : المماركية أيداوجية تبديرية قبل المسيحية والإسلام تهذف إلى تحويل البشرية بأجمها نحو مبدأها ، الذلك في لا تتحدى المدنيات الحمية في العالم ، هذا التحدى سوف محملنا على رد فعل عائل، فلسوف نجبر جميعاً على إعادة النظر في أساس منتقداتنا الموروثة والمتخلاص جوهر هذه المنتقدات . ويقول : يرفعن الغرب النظرية التي تقول بأن الأفراد يجب الايقدموا على البشرية كجموعة ويتحسس الغرب لفاسة الشخصية الإنسانية (الفردية) . ويقول: فلسيحون يعتقدون أن للشخص حفريقا لا يصح التناول للمجموع ، وأن النفس الانسانية الفردية قيمتها العلم الهذه ،

(0

وضع ماركس مبنى كاملا للحياة والتاريخ عن طريق التفسير المادى التاريخ، يقليمي على أساس إجلاء الاقتصاد واحبار القوى المادية عى صاحبة الآثر الاكبر في تذكيل الاحداث والانتاج هو أساس النظام الاجتاعي وأن تاريخ على أساس النظام الاجتاعي والمادي على أساس المنسكات لاسلوب الانتاج ويقوم هذا المفسوس كله على أساس أن الإنسان حيوان وأن مطالبه ليست سوى المأكل والملكن والإشباع المجلس، ومن هذا المنطاق المسادى الاقتصادى البحت تصل المساركسية إلى التوسيرين ماديته وبذلك تبكر وجود الله والوحي والرسالات وتري أن تتحري هذا القول بأن التيموب ويترتب على هذا القول بأن التيموب ويترتب على هذا القول بأن التيموب ويترتب على هذا القول بأن التيم الأخلوقية بجرد

إنسكاس للوضع الاقتصادي،وأن وجو دها ليس أصيلا فى الحياة البشرية فضلا عن أنها غير ثابتة ( ومن هذا المنطلق ببدأ فرويد ودوركايم مرحلة أخرى من مراحل تطور الفسكر المسادى ) .

والنظرية فى ذاتها بجافية لطبائع الحياة والإنسان الجلمة بين المساديات والروحيات وبين المعنويات والقيم ، فقيام نظرية على اغفال هذه الجوانب من تفسير الحياة والتاريخ تبدو غربية غرابة شديدة هن الفطرة . ولذلك يبدو فى ثناياها الفرض والهدف الرامى الم هدم الدين والأخلاق .

وفيها إغضاءكامل عن العوامل المختافة الى تدفع الناس إلى السعى فـالحياة .

وهى تعنى معارضة الفكر المسيحى الأوربى والدينى معارضة كاملة . و وماركس يرفض الفكرة الاساسية فى الدين وهو الإيمان بالله الموجود الأولى المستقل تماماً والمنجرد تماماً هن المادة وكحقيقة واضحة ، وهو يرفض القيم الأزلية والإنسانية العليا ويقصر نظره عند الجانب الاقتصادى وحدة من بين أحداث الحياة وعوامل التأثير فيها .

وأخطر من هذاكاه ما تحاول المماركسية أن قصل اليه من القول بنبهة العقل في وجوده لوجود الممادة ، وينتهى هذا الى القول بأن وجود العقل غير مستقل عن الممادة بعني أن الله (تبارك وتعالى عما يقولون هداً كبيراً ) غير موجود في نظرها وفي تنبيع العقل المادة ، يحل الجبر محل الاعتباد في توجيه الفرد، ويضبح الفرد بجبوراً لا اختيار له ، مجبورا بينته ووراثبته ومحياته السياسية والاجتماعية والاقتصادية على الحصوص ، " .

<sup>· (</sup>١) رَاحِنا في هذا : الانسان بين الماهية والروحية (و) خصائس العظور الاسلامي ·

مسووتصف المناركسية الدين بأنه بخدر لانه يدعو إلى تأليه غير المحدود في الوجود وحري تقف عبد المحدود الدي مو المستووان الدين يدعو الى تقديس علم عامة المحسود والداهد، وهي تشكر ماهدا الحس والشاهد، وأن الدين يدعو الى القيم الاخلاقية والمثل العليا الثابتة وهي لا ترى ثباتاً لشي، على الاطلاق، كا لا ترى قيا ولا مثلا فيها عدا ما يوحى به الحس لشي، على الاطلاق، كا لا ترى قيا ولا مثلا فيها عدا ما يوحى به الحس عامة بأنه فقط. وقصف الدين عامة بأنه فقط. وقصف الدين عامة بأنه خذر الانه يقف في طرف مقابل عا تؤمن هي به وقسف المسيحية النائر الكيمة على المرابط المنافريس الاخلاقية والاعتبار العام للمقاييس الاخلاقية والاعتبار العام للمقاييس الاخلاقية و

ومن هذا كله نرى كيف تشكل النظرية المساركسية حلقة أكثر إيغالا في المادية والنفس الانسانية التي قلمتها رسالات الساد والادبان ودفع العقل ، والنفس الانسانية التي قسمتها رسالات الساد والادبان ودفع العقل ، والنفس الانسانية الانحدار عو المسادية الحالمة بكل مقوماتها من وثلية وإياجة وقساد في المناحدة ، إنسكار المادر السادية ، إنسكار المادر الاسرة وحود كام وساريز فيا والدين والدين والدين المادة المادية المادية المادي المادر المادر المادر المادر المادر المادر المادر المادر المادر فيا المادة المادي المادر في المادرة المادري المادر المادري والمادي المادري المادي المادي المادري المادي الموادري المادي . وبناء المادي الاسترى المادي .

لا تقرم على أساس عمل الابطال و الزهما. والمفكرين بل عن طريق القوى المادية وحدَمًا، وأن هذه القوى هي الاقتصاد ،

وبذاك تشكر الماركسية الزعامات والبعاولات وأثرها في التغيير الناديخي / فالماركسية كما تنكر أثر الاديان والقم، في احدات التغيير منخلال حركة التاريخ، وكذلك كل ما هو غير مادي من مشاهر وعواطف ، ومن مقومات كالحق والعدل، أو من ثقاليد وألحلاق، كذلك تنكر أثر الانبيا. والابطال والقادة النين غيروا مجرى التاريخ وأثروا فيالمجتمعات على مدى العصور وبذلك تبدو صورة التقسير الماركسي للتاريخ والحياة فآتمة مظلة فأتمةعلى عنصر واحد منءدة عناصر لها أثرها الواضع. ويتكشف من وراه ذلك معادضتها العميقة وتعصبها الواضح للغلف بالطابع العلمي العراق للعقائد والأديان وعاصة بقايا المفهوم السهاوي الزباني في المسيحية الغربية ، ولقد استطاعت القوى الخارقة التي تحمل هذه الدعوات وتحركها في المجلم المختلفة ، وبين الصحف والكتب والجامعات أن تفرض هذا المفهوم على الفكر الغربي كله ( بشقيه ) فَقَدْ أَحَدْ بالنظرية المادية أساساً ثم أخذ بالتقسر المادى التاريخ ، وقبل تفسير الحياة كلها . من حيث الاقتصاد والمأدة وإغفال القيم وأثرها في ألحياة . وبذلك ينحرف الفكر البشرى مرة أخرى عن الفطرة والطبيعة الإنسانية وتعود به النظرية الماركسية بالإنسانية إلى الرق، وبالفكروالإيمان إلى الجبر وبالإنسان إلى الوثَّلةِ أَلَّهُ اللَّهُ الْوَثَّلَيْة وبالقيم والأخلاق إلى الانطلاق فيالحيوانية واعتبار الطعام والجنس هوالهدف الأساسي في حاة الإنسان

manage a source of

### الفصل الشائى التفسير الليرالي للتاريخ (الفلسفة الساسة)

تحولت الفلسفة السياسة في الفكر الغربي من النيوقراطية (حكومة البايوات الدالمكافيلية تحت تأثير التطور الذي أحدثته النظرية المادية والضراع بين الفكر المسيحي الغربي والفكر التلودي الواحف

وقد جاركتاب الأمير الذي كنه ميكافيل عام ٢٥١٣ بمثانة أنق جديد للتحول الحظير الذي خرج به الفكر الغربي للسيحي إلى آغاق المادة الحالصة وتدمير مختلف القيم الآخلاقية السياسية . بل أن ميكافيل نفسه لم يكن يتصور أن كتابه بعد أربعة قرون سيصبح أنجيلا لنوع جديد من الحمكم ، يحاول أن يغرض ميادئه عل العالم?" .

فقد رسم ميكافيلي صورة الامير الذي يأحذ طريقه إلى السلطان وألملك بوسائل العنف والحنيانة والغــــــدت، من خلال مبادى. عنهفة لا ضمير لحا ولا وازع، تتعارض مع كل المثل الإنسانية والاخلاقية، وتقوم على أساس الغدر السياسي والإجتماعي .

فالأمير عند ميكافيلي و ليس عليه أن محفظ العهد إذا كان مثل هذا الوفاء

<sup>(</sup>٩ عند عبد لملة عنان -- الرسَالة م ١٩٣٨

كل ينقلب صنده ، وليس من العنروزى أنّ يتصف الآميز بأخلاقه الجيئةُ ، وليكنه من الصروري أنّ يبنو وكأنه متصف بها ،

وليس على الآمير أن يراهى كل الأمور الن يقدره الناس من أجلها اله لا كثيراً مارغم لكي يحفظ الدولة أن يتصرف بغير مايقضى به ألاخلاض والصداقة والإنسانية والدين ، وإذن فن الضرودى أن يكون ذهنه بمتألها المماروفة النقلب الريحه وعده أن الآميرليس من الواجب عليه أن يتسل بعهد قطعه ، وإذا كان وراء هذا القسك ضرر قديصيبه ، أو إذا كان الاسباب التي حلت على قطعه أصبحت مفقودة ، ولكن من الضروى أن يستر هذه الرذيلة في نفسه ويخديها عن الميناطة والموز تجعلهم على استعداد ليكونوا دائماً قرينة فالناس في حالة من البساطة والموز تجعلهم على استعداد ليكونوا دائماً قرينة لمن يسمى لفضهم وحديمهم ، أ.ه .

والمذهب السياس الذي قدمه ميكافيل للفكر الغربي هو ؛ الغاية تبدل الواسطة وهو الذي ترد أن الآساس المين في حكم البلاد الحرة بعد فتحها هو تقويها وتدميرها فإن لم جلكها الفاتح الحكته . وأن الفاتح الجديد يلبني له في أول مرة ، أن يقترف ما أراد من صنوف الفسوة مرة واحسدة ، بحيث لا يحتاج إلى المودة إليها أبداً . وإن على الأمر أن لا يحثى غار المعابب التي يصعب عليه بدونها الاحتفاظ بالملك ، ويقدم ميكافيل في فلسفته الحطيرة للحكم والملك خلاصة تجربته ، فيقول: أن تجارب زماننا هذا دلت على أن الأمراء الذي لم يراه والمسود قاموا باعمال كبيرة وتمكنوا من تحبير أوهام اللهاس يمكره وتغلبوا في نهاية الأمر على الأمراء الذين اتفذو الإمانة جادة والوفاء أساساً لحياتهم ورسم ميكافيل للأمير أساليب الفدير والإمتبان للأمم على بفعو غية البيامة الميتبان للأمم على بفعو غية البينامة فيقول .

َ إِنَّ أَمَامَ الْفَاتِحُ الذِي يَرُومَ لِمُتَصَنَّاعَ السَّعُوبُ رَسَامَلُ ثَلَاثُ ؟·

الأولى أن يدك صروحها ويزيل معالمها وبجعلها أرآ بعد هين ، الثانية أن يقيم فيها ، والثالثة أن يعطيها حتى التمتع بشراتهما ونظمها على أن يتقاضاها الجزية وأن يجعل لنفسه من أهلها ، أقلية ، تتظاهر بالوطنية وتكون صلة للحسكم بينه وينها وأدأة المحافظة على ولائهم وخصوعهم ،

(1)

كانت الغلسفة السياسية التي رسمها ميكافيل هي منطلق التحول في الفكر الفرق الفكر الموب المساودية الرومانية القديمة بمفاهيمها، ولم يلبت جذا المشكر إلا قليلا حتى أصبح طاج الفكر السياسي الفرق كله حتى بصفها أحد الباحثين فيقول ، لم تعد الميكافيلية في عصرنا منبوذة ، ولكما تندو بالسكس حشقة وافعر تطبيعاً وتؤمن جا دول عظيمة ، (١) ذلك أن الفاشية الإيطالية والانظمة المائة الاعرى تقوم في جوهر على الفلسفة الميكافيلية ، .

وقد أعبر ميكافيل الباتا أسكندر بورجا مثله الاعلى وخصه نفضل شائق، وقد لق ميكافيل في أواخر حياته من التمذيب والنكال أهوالا شديدة جزا. سياسته ومفاهيمه

وبرى لوى دى فنلفوس فى كتابه نحن وميكافيل: أن الفاشية هى أعظم تجمرية بيكافيلة عرفها التاريخ. أن تكون الدولة كل شى. والفرد لا شى. و وأن تنكون الدولة مصدر كل السلطات والقرانين وأن تطرح كل اعتبار أخلافى فى تحرى غايتها . وقال أن هذه النظم جميعاً ( إيطاليا الفاشية و ألمانيا النازية ودوسيا الباشقية ) تقوم على نوع من الوعامة المممنة فى الطنيان

<sup>(</sup>١) عمد عبد الله عثمان - م ٩٣٨ د الرسالة ،

والاستثار بكل السلطات وهى تستتر ورا. فكرة الدولة ولم يبق للفرد اليوم وجود فى ظل هذه النظم المطلقة .

(r)

على هذه المفاهم التي أذاعها ميكافيل في القرن الحالمس عشر قامت السياسة الغربية ورسمت مخططات الإستمار الذي فرضها على البلاد المتخلفة .

وقد جاءاالاستمار حافة تالية للرأسمالية نفسها الى كانت طابع النظام الديرالى الذي شكله الضكر الغربى ، فقد قام النظام الافتصادى الغربى فى ظل الثورة الصناعية فى انجلترا وأوريا الغربية ، على أساس الملكية الحاصة لموارد العروة وعلى أساس الريا ، وقد جاء النظام الليرالى متكاملا بين الاقتصاد والاجتهاع والفكر على أساس الحربة المطاقة فأصبح النظام المالي هو المسيطر على السياسة وتوجية النفكرين المجتمع ، والريا هو الوسيلة الرئيسية لنظام التمامل المالموزاعاته عن طريق المقامل المالموزاعاته عن طريق المقامرة بالاوراق المالية في البورصة ، والإستكار فى الانتاج الصناعى

وكان الاستمار هو المنطلق الأول للنظام الليبرالي لطرداً وعكماً : في استماد المنامات من البلاد المحتاة وفي جمع لمنتجات إليها وقد أطلق الاستماد هلى انشمه اسما مقارأة على المنامار الحقيقة وأدعى أمانه خطيرة : هي تمدين النموب المنحطه، وتدربها على الحمكم الذاتي ووصف ذلك بأنه دعب الرجل الابيض، واستثني طاح طرية الاجناس العالية التي صنعت الحضارة والاجناس المالية التي صنعت الحضارة والاجناس العالية التي صنعت الحضارة والاجناس المالية التي

وقد بدأ الاستمار في القرن السادس عشر وكان على رأسه الآسبانيون والبرتفاليون ثم تبهتهم فرنسا وانجلترا وهولندا وبلغت مساحة مستعمرات الدول الاوربية خمسي مساحة الرابسة، وعدد سكانها نحو ثلث البشر وبدأت فلسفات الاستمار والعنصرية تأخذ بجالها إلى حمل دعاوى عريصة لتبرير سيطرتها ونفوذها . (5

استلهم الفكر الغربي نظام الديمقر اطية اليوناني الذي طبق في أثيناو أسبرطه والذي يعني حكومة الشعب (ديموس: الشعب .كراتوس: الحكم) أي حكومة الاعلبية وارتبطت الديمقراطية بمبدأ سياسي اقتصادي هو مبدأ الفردي ألحر الذي يعانى في تقييد سلطان الدولة ، وقدكان النظام الديمقراطي الغربي هو الأساس الذي أكدته الثورتين الأمريكية والفرنسية ودعمت معالمه وقواعده وهكذا ارتبطت الليعرالية والديمقراطية والاستعادعلى نحو من الانحاء من خلال النظام الاقتصادي الربوك الذي وضع نظامه البهود وسيطروا به على الحضارة الغربية والفكر الغربي والرأسهالية كا تصورها الموسوعة المبسره هي النظام الاقتصادي الذي يقوم على الملكية الخاصة لموارد الثوره ويطلق المجال لحريات الأفراد والمشروعات الخاصة ويصير الربح حافراً أساسياً على التقدم ُ الاقتصادي الاجتماعي. وقد بدأت معالم الرأسمالية في الظهورعلي أثر اضمحلال النظام الاقطاعي وتدهور النفوذ الاقتصادى والسياسي للملاك الزراعيين وصعود الطبقة الوسطى إلى بحالات الصناعة والتجارة والمهن الحرة ، وقد تطور النظام الرأسهالي تطوراً بعيد المدى واقترن بسياسة الحرية وابتعاد الدولة عن التدخل فى الحياة الإقتصادية، وقد بلغ أوجه فى منتصف القرن التاسع عشر وذلك بتشغيل النساء والأطفال وتكديس الثروات وسوء توزيع الدخل وسيطرة المشروعات الكثيرة التي تتمتع بسلطة احتكارية .

(0)

والربا نظام قديم عرفه الرومان وقدما. المصريون والعرب في الجاهلية . وجا. مصاداً لمقاهيم الاديان المنزلة التي حرف جيمها تحريما كاملا ، والذي تخصصت فيه طواءًا البهود التلموديين مستبيحين اياء فلا جاءت دعوة المسيح تحرم الربا ، كان ذلك من أكبر العوامل التي خلقت معاوضة البهود ومقاومتهم لدعوة المسيحية . . يولمُد خرمت الكنيسة من بعد والتعامل بالرياولم تفرق بين الإثر أضربها تدلّ قليلة أو كثيرة ، وكمانت النتيجة أن انتقات كل المسائل النقدية المتعلقة بالقروض إلى أيدى اليهود وأصبحوا هم وحدهم المختصين جذه الحرفة \*\* .

ووكان اليهود متشرين فى أنحاء البلاد يقومون بإقراض أموالهم بالربا الفاحش ولايالون جهدا فى الكسب، ومن هنـــــــــا ارتبطت الليبرالية بالرباكما اوتبطت بالاستمار .

وأصبح النظام الربوى الراسهالي هو مصدر الإنحلال الحلق فأن المنظمة الربوية لم تكن لتستطيع الاستراو دون أن تفرض على الفسكر الغزي مفاهيم عاصة تحصى قيامًا ووجودها ، وتمهد لها الطريق وليس من سبيل إلى ذلك إلا بالدعوة إلى التحلل الاخلاق للأفراد والاحم، فقل كان النظام الربوى مناهما للأديان ، والفطرة ، وطباعم النفس الانسانية ولذلك فقد استازم فرضه جهوداً ضخمة لإقراره والدعوة إليه وإغراء العظاء والأعراء والحكومات باعتناقه والتمامل به والوقوع تحت برائنه وما ترال قصة الحديد إسماعيل في مصر والثناء إسماعيل في المصر الحديث مثلاضخماً لهذا المخطور الإعجاب ومن هنا قامت فلسفات ونظريات فكرية لوضع الرياموضع التقدير والإعجاب واحتباره ضرورة المتقدير والإعجاب

ولقد دفع الربوبيون كثيراً من الكتاب إلى هـذا المجال منهم تورجو الفرنسي صاحب كتاب ( اقراض النقود ) فى فرنسا وبوهم يورك فى النسا ما كان له أثره فى تحويل الرأى السسام وما حقق هدفهم الحنطير فى إجازات المحكومات المربا وقد حاولت هذه الكتابات القول ، بشرعية الفائدة ، على أساس القول بأنه دأس المال من الملكية الحاصة ، التي يجوز بان يحرم نفسهمن الاستمناع به أن يحصل على عوض له وجرت المحاولة لوضع الملك فى مكان

<sup>(</sup>١) السياسة الأسبوعية م ١٩٧٨ ودائرة المعارف البريطانية •

الأرض المستاجرة وغير ذلك من الدعاوى الباطة التي هدمها المنطق الإنسائي الصحيح وكشف الأديان المنزلة عن زيفها . ومن الناحية الأخرى فقد تنبه الكتير من الساحتين الغزيين إلى خطر الربا وأره الدين في هدم المجتمعات والآم وحميم لوردكيس الاستاذ بحاسمة كبردج الذي عوا إلى الرباكا عاذر المهيار المحتارات فقال : من المكن أن تنسب جميع الآقات الاجتاعية إلى الربا وبقدر ما يزداد بجميع ما تقدما في المدنية والتقاة فإنه ينقص عنده نصاب الربا في عين المقدار والتناسب عيث أنه في مجمع مثالى سيكون المبلغ صفر الربا في عين المقدا والتناسب عيث أنه في مجمع مثالى سيكون المبلغ صفر وبن المبع وحرم الربا

#### •)

ادنيط الديرالية : الفائمة على الربا والاستمار على أساس مفاهيم اجتهاعية و فلكرية تبدر الربا و تنظمه و تدافع عنه و تعمق الدعوة إليه ، وهي أساسا تدعو و معمق الدعوة إليه ، وهي أساسا تدعو و معمة التيم والاخلاق و المفاهيم الديلية وطرح نظريات حيوانية الإنسان و مادية الكون والتفسير المادي التاريخ والروج لمشرات من المشروعات التي و العيم المازة الميل إلى الترف و إنتاج المرفهات و العيماليات و دفع عمليات الانتاج كلها إلى التوسع في هذا المجال على الدوالذي يقل الربوون قد سيطروا على العتناعة كلها و دفعوها في طريقين أساسيين هما إنتاج الروبون قد سيطروا على العتناعة كلها و دفعوها في طريقين أساسيين هما إنتاج الدوات المقروض و ذلك لإيقاع الشعوب و الامم تحت سيطرة المؤد و الدي وسيطرته ، أدوات المقروض ، و اختوالها أعا و أفراداً في برأن النظام الربوي وسيطرته ، والمتواثم المناسب في العالم مم الذين وضعواً عتلف الانظامة المحاصة والاحتصاد السياسي و المصارف و السندات و الاسهم والبورصات . وقد دفعوا المؤسسات إلى التوسع في الإنتاج لدفعها إلى الاقراص الربوي و بذلك دفعوا

المصانع والإنتاج جميعاً إلى حالة من حالات الحنطر الدائم العام ألذين يلوحون به من أن الإنتاج في حاجة إلى تصريف وإلا فإنه بمكن أن تحدث أزمات خطيرة بينها في الإمكان تفادي التوسع في الانتاج بالاقلال منه ولماكان هدف الربويون هو مزيد من الاقراض فقد كان الانتاج العادى لايؤدى إلى حصولهم عُلِ تمرات صُخعة من الربا ، أما الحرب والنرف فإنهما الوسيلتان المتان تتعققان أقصى نسب الربح ، ولذلك فهم يسيطرون على السياسة ويوقعون الصراع بين الدول حتى يضعوها دائماً على حافة الحرب، ويحرضونها على زيادة التسلح مع تسريب أخبار ذلك إلى الدولة المنافسة لتزداد تسلحاً ومن هنا يظل الانساج الحربي عتصَ الثروات ويدفع الدول إلى الاقتراض من ألمرابين السكبار الذين تقوقموا وراء لاقتات المصارف الكبرى هربأ من القتل والاغتيال الذي كان يواجهون به في النصور الوسطى من الأمراء والملوك وكل هدف فلسقة الربا وضع المجتمع البشرى في حالة من العجز والقصور والحاجة إلى القروض من ناحية أو وضعه في حالة من الانهيار الخلق ليكون متقبلا للترف في مختلف شؤون الطعام والملبس والمسكن وإعلاء أدوات الغرف والزينة على الضروريات وإعلاءالكاليات الاستهلاكية على المقتليات التانية هذا بالاضافة إلى دفع المجتمع إلى مجال الجلس عن طريق صناعة الأفلام والصحافة الداعرة وتجادة الرقيق والخر والمخدرات وما ورابعامن تقاليد المجتمع المستهتر السأهر .

وتقوم على الانحلال والترف مثات الصناعات فىالعالم التي تمثل الرأسمالية.

(٦)

ولاريب أن عدداً كبراً من النظريات والفلمفات التي طرحها الفكر الغربي في العصر الحديث إنما كانت عاملا أساسياً من عوامل تعميق نظام الربا وتدبيمه ودفعه إلى الآمام وخاصة ما يتعلق بالاباحة وإعلاء الجلس وانكار المعت والآخرة . وللدعوة إلى اقتناص الرغبات والمتع في صراح مع الموت والنهاية المحتومة وفي ظل أخطار الحروب النووية ولقدكان النظام الربوي هو منطلق الاستعار بأستقدام الحالمات وبيع الصناعات الكبرى وهو الممول للاستعاد ومن هنا كانالنظام الربوى أساساً هاماً في تدمير جميع القم الاخلاقية والانسانية والاجتماعية ومن هنا كانت له أثاره البعيدة في تسخير الشعوب والحكومات والامهلصالح أصحاب رؤوس الاموال(١) وقدارتبط الاقتصاد العالمي كله بالربا، في ظل نظامي الانطاع والرأسمالية، وشمل الفلاح في الأرض والعامل في المصنع ، وسار الربا إلى الاضعاف المضاعة واستطاع أن يحصل على أدباح تفوق أدباح الزراعة والتجارة ومن هنا برزت ظوآهر خطيرة أصبحت في نظر الفكر الغربي أسساً وقواعد ، هي إعلاء شأن الاقتصاد وإصاله أهمية مبالغ فيها على حساب الكيان الانساني المنوع الاغراض في بجالات الاجتباع والعقائد والحصارة والقانون ، ومنهنا استهلىمفهوم الاقتصاد والتفسير المادى للتاريخ وأصبح مؤثراً على القيم كاما التي أصبحت تخضع له وتسير وراءه وبنفوذه وتوجيهه وخاصة في مجال الآخلاق والتربية وبناء الامم والأفراد وبالجلة فقد اتسم الفكر السياسي الغربي كله منخلال كل مفلهم ( اللبيرالية – الديمقراطية ، الراسمالية ، الاستعار ) بالرغبة في الحصول على الربا الفاحش.

ومن خلال هذه المفاهيم أصبح الإنسان خاصماً الآلة ، أو ترسا في الآلة .

(V)

وقد حاولت اللبع الية فرض مفاهيمها وقيمها على مختلف الشموب التي

<sup>﴿</sup> إِنَّا ﴾ اليمور الإسلامي - الإنسان بين المادية والروسية.

وقعت تحت سيطرة الاستعار كنهج فكر وحياة ، يستهدف أقصاء مناهج هذه الامم ومقوماتها الاصيلة عن مجال العمل السياسي والاجتباعي ، واتخذ لذلك منالتبثير والاستشراق وحركة التغريب وسائل لاثارة الشبهات حول القيم الأساسية لهذه الامم وخاصة فى العالم الاسلامى حيث يشكل الاسلام منهج الحياة والفكر الاساسي لهذه الامم ومنه تستمد مقومات بجتمعها ونظام حياتها وقد جاء هذا العمل من منطلق وأضح للاستعار من حيث يريد إبقاء سيطرته على هذه المناطق واستغزاف خيرات هذه الآمم ، وإيمانًا بأن أمة الفرآن ان تستكين أو تستذل أو تقبل الضيم مهما كانت في حالة من الضعف أو التخلف ، ولذاك فقدكان الاستعار حريصاعلي انيزيف مقوءات هذه الامم،ومثيراً للشبهات حول فكرها وقيمها، ودافعها بها عن طريق أساليب كثيرة إلى الانتماء لفكره والانطواء في حضارته جارياً على خطة احتواءالفكر والامم وإذابتها فيبوتقة الاعمية والجضارة العالمية . وكان هدف الاستعار الأساسي هو استمرار سيطرته على العالم الاسلام بالاستعار الفكرى والنفوذ الاقتصادي بعد الاحتلال المسكري، وقد جرى في ذلك على خطط عديدة كان أقساها عمليات الاستيطان الى تقوم على تهجير أجناس عناة تو إحلالهم محل السكان الأصلييز وطرد السكان الاصليين أو إبادتهم وتغيير توعية الامم وأجناسها همذا بالاضافة إلى استغلال المواردثم تطور هذا المتهج حين سقط نفوذ بعض الامبراطوريات وقام ففوذ جديد مهدف ورائة الامبراطوريات القديمة وقيام المناهج الجديدة على أساس الاستمار الاقتصادي والفكري . وكان لانقسام العالم بيزالر أسمالية الغربية والماركسية الشيوعية ومن وراءهما نفوذ الصهيونية العالمية الحنطير الذى يحتوى النظامير ومحركهما لمصلحته ويضرب بعضهما ببعضء ويعتصرا لأمم المختلفة والشغوب بين دفتهما . وفي خلال هذه المرحلة الآخيرة تعمق مفهوم الرأسمالية

والاستماد إلى حد السيطرة شبه الكاملة على الدول النامية عن طريق المنح والقروض و تصدير ردوس الأموال الآجنية مع خفض أسعار منتجانها من المقامات وبالتالى إلى خفض مستوى المعيشة فيها وزيادة العجز الممالى في معزانياتها وفي ظل هذا النظام تحولت المنافدات الاقتصادية إلى احتكارات لا تحدم سوى مصالح الدول الراسمالية الكبرى ، وهداً هو ما بطاق عليه «الامريالية».

#### الغصير الثالث الفلسفة الرجاتية

تمثل الفلسفة البرجائية الامتداد الطبيعي للفلسفة السياسية العربية، مرتبطة المجتمع الامريكي ، الذي تشكل في القرن السادس عشر من المهاجرين الاوربيين.

والفلسفة العرجانية: هى فلسفة سياسية اجتماعية تشق طريقها. في المجتمع من خلال الفلسفات التى تشكلت من خلال الفلسفات التى تشكلت من خلال الإعلام القوة وامتياز العنصر الابيض على النحو الذي ساقة نيتشهومن جاءوا بعده، في يقول بأن الحق للقوة ، دولا تؤمن بمساواة الضمف العاجر في الحقوق التي للقوى المنمك العاجر في الحقوق التي للقوى المنمك ويرى شادل بيرز: أحدة سمى الفلسفة البرجانية ان القضاء على الصفحف وسيلة جوهرية من وسائل التقدم والرق ، وترى هذه الفلسفة أن احترام الوالدن مثلا نظام لاتقره الثقافة الدرجانية .

وتقوم الفلسفة البرجائية على أساس المستوى وللكانةاللدخل المادى وبنسبة النجاح الذى يصيبه المرأ بغض النظر عن الوسائل الى حققه بها و تعد البرجمائية مسئولية عن رواج أدب اللذة والمجون في أمريكا وسيطرته على الفسكر كله . ولما كانت الفلسفة البرجمائية هى تتاج الفسكر الصيوفي الهودى التلدودى طرحت أساساً لتشكيل الشهنوة والذوق والمزاج الفسي للمجتمع الأمريكي على أساس يستقبل الطموح الصهبوني ودهوته العربينية إلى السيطرة العالمية ، فقد قامت البرجمائية على أساس أشد وثاقة بالإلحاد والإباحة من الفسكر الغرفي نفسه ، الذي كانت الفلسفة المسبحية الغربية وعاصة الكاثو لميكية ، ما توال تؤثر أ

فيه فالبرجانية وتمارض الدين والمقائد وتنكر الثبات والحلود واللانهائية وتمارض القانون الاخلاق وترى أن السلوك الحلق شي. آخر غير الآداب الاجهامية الفائمة على الدين وأنه يمكن أن يكون المجتمع منظماً دون أن تسكون روحه خلقه ، ولاريب أن هذه هي صميم الآسس التي يقوم عليها الفسكر اليهودي التلودي ومنها أفيضت الفلسفة الماسونية والشكرة العمهونية كما تقوم عاصم للإدادة ، والحقيقة عاضمة للممل ، ومعيار الحقيقة هو صلاحتها العملي والمعرقة نوع من العمل ، وهميار الحقيقة هو صلاحتها العمل موسكولوجية البرجانية في عنى أن هذه القيم صور من طبيعة الوجود كالحق والجال، وسيكولوجية البرجانية في اعتبادها على التعبير البيولوجي للحياة فقد اعتمدت على اشياء لم تثبت صحنها بعد ، (\* ) وتتمثل الفلسفة البرجانية من خلال وليم جيمس وجون ديوي وقد دعا وليم جيمس إلى الإيمان بالواقع الحسي المدوس والعمل عنده مقدم على المرفقة وري أن المشاهر تميع من الجسدو لبست النقش مصدر المشاهر .

دعا جون ديوى إلى فصل الدين هن التربية ودعا إلى تطبيق المنهج التجربيي
هى أمور الدين والآخلاق والاجتماع . ويرى وليم جيمس أن الحقائق إنما
هى وسائل لفهم الدنيا . يقول سلامه موسى: ليست الآخلاق عند ديوى شيئاً
مطلقاً ، وليست هناك – أى عنده – أخلاق مثل دائمة ، وإنمادناك تغيرات اجتماعية تؤدى إلى تغيرات أخلاقية ، ويرى جون ديوى أن المعرفة إله . ووظيفة في خدمة مطالب الحياة .

<sup>(</sup>١) الدكتور عمر حليق: بحث مفاول في مجلة الرسالة ستة ١٩٥٠

### الباتبالثالث

#### الفلسفة العنصرية (فلسفة الاستعار والاجناس)

- (الباب الاول): فلسفة الاستعار . ( الباب الثاني): فلسفة الاجناس .
- ١ تقييم النظرية ونقدها .
- ٠ معارضة نمو الجنس غير الابيض .
- ٣ الإسلام ووحدة الجنس البشرى.
  - ( لحق ) ضوء من الإسلام .
    - ( لحق ) ضوء من الإسلام



# الفضير لالأول

#### فلسفة الاستعار

يمكن القول بأن الفسكر الغربي من خلال مفاهيم اللبيرلية الفائسة على الاستمار قد استحدث مفهوماً فلسفياً لمتبرير هذاء الاتجاه الحطيل إلذي ارتبط بالحضارة الغربية واجتلف في طريقة عن الامبراطورية الرومانية وإن المختلف في أصوله ومنطلقه .

ويصورهذا الاتمساه جان بول رو في هارة واضحة : وكان الرومان يقولون : في المالم فتنان : نمن والبرابرة ، لقد تغيرت العبارة وأصبحت أقل فظاظة ، ولبكتها لا ترال أقل وضوحاً ، أما معناها فهوهو : الغرب هو مثل كل شيء بوطننا. البرابرة في نظرنا أو الغرق ، هو كل آسيا وكل افريقيا ، وتقول المنسمار بأنه وسالة عالمة مقدسة : هي رسالة المدشة والحيضارة ، وأن الفتح الاستعار بأنه وسالة عالمة مقدسة : هي رسالة المدشة والحيضارة ، وأن الفتح والحربة والكرامة وقا نشأت هداسات المنشيد والسمو بها ، في آفاق العزة والحربة والكرامة وقا نشأت دراسات فلشية مستفيضة حولمفهوم الاستعار والحربة والكرامة وقا نشأت دراسات فلشية مستفيضة حولمفهوم الاستعار عالم وأبرز الحطوط التي بقوم عليها هي أن هناك أقر آم من أصول عليه هاف بعل مناشول وقد أطلق على هذات المبشرين المال بعل مالات المبشرين الم الاستكان والوصول إلى المناطق المجمولة في أفريقيا وآبيا كما أطلقت على الاستكان والوصول إلى المناطق المجمولة في أفريقيا وآبيا كما أطلقت على الاستكان والوصول إلى المناطق المجمولة في أفريقيا وآبيا كما أطلقت على الاستعار اسم الاستكان الم التجارة وأطلقت على الاستعار اسم الاستكان الم الرائد والوصول إلى المناطق المجمولة في أفريقيا وآبيا كما أطلقت على الاستعار اسم الاستعار اسم الاستعارة وأطلقت على الاستعار اسم الاستعار المستعار السم الاستعار المستعار المستعار المستعار السم الاستعار السمولية المقار المستعار المستع

وقد أثبت الوقائع فساد هذا التصور الفلسني كله وأكدت أنه لم يمكن إلا ستاراً لحلة ضاربة من حملات القتل والاستقلال والسيطرة .

يقولو كانتول سميت : وقف ألغرب يوجه كل أسلحته الحربية العلميسة والمكرية والاجتماعية والاقتصادية إلى العالم الإسلامي بغرض إذلاله وتحقيره وإشعاره بالضآلة والخنوع وقدعمد الاستعار إلى ربط الاستعار العسكرى والسياسي بالاستمار الثقاني والحصاري، وبدأ الاستمار أولا باسم التجارة ثم تحول إلى الفتح والغزو أو انتزاع الارض من سكان والاستيطان وتهجير الأجانب وقام الاستعاز أساساً على توظيف ذهب أوربا الذى طفحت به خزائن بنوكها في أواخر القرن الماضي وفتح الاسواق لمنتجات الغرف الغربية التي ندر قناطير الذهب على الرأسماليين والمرابين كما اتجه أساساً إلى اقراض الأمراه وحكوماتهم لتكبيلهم بالنفوذ الغربي ، وعمد في نفس الوقت إلى السيطرة بالامتياز على استثمار المناجم وأبار السترول وإقراض الفلاحين بالربا الفاحش وتسخير مواد البلاد لصالح المرابين مع الوقوف في وجه أي تصنيع. والعمل علىأن تظل البـلاد أسوأقأ مضمونة لتصريف منتجات لانكشير وبورشكيروليون وباريس ولندن وفرنسا وقدعمد الاستمار إلى إدخال قوى عددية فى كثير من المناطق لإضعاف نسبة سكانها الأصليين ، وقسم البلاد إلى دوبلات صغيرة وفرض المماهدات ذات المواد الناقصة وذلك كله من أجل تعميق النفوذ الاستعارى .

كا رافقت الاستمار أساليب من المظالم القاسية التى كانت تصل إلى درجة الإبادة بالجلة . وبتهجير هدد صخم من الآيدى العاملة لإدارة المرافق ومثال ذلك ماة مله المهرون الآمريكيون الذين حملوا على إبادة أصحاب البلاد الآصليين من الهنود الحمر ليحلوا محلم في أرض القارة ثم استقدموا بعنعة ملايين من زنوج أفريقيا عن طريق القسر والسيطرة ليستخدموهم عيد في تعمير الآرض

في القارة الجديدة وقد حاول كثير من الكتاب الغربيين أن يصودوا الأجناس الملكرة بأنها لبست في عداد البشرية ، وقد وصلت هذه الفكرة الما على مداها في عبارة مونتكيو في كتابة روح الفوانين حين قال . وإن لما حقاً مكتسباً في عبارة مونتكيو في كتابة روح الشوب إلا عناصر سوداء البشرة من قسة الرأس إلى أخمص القدم ولا يمكن أن تصور أن انه وهو فو حكمة يضع روحاً طيبة في مثل هذا الحسم الاستور ، كا ظهرت نظرية تمدد المناشيء الأقوام وقال الاوربيون أن أهل البلاد المستعمرة لبسوا من بني نوعنا . وقد قلمت فاسفة الاستماد على النظام الربوى والمغارة والتجارة ، واعترت أساساً في صلب المحتارة الراسمالية وأطلقت رؤوس الأموال والاحتكارات وأقامت أنظمة وفي مصر وحدها تمرية واصنعة خلال حصر إسماعيل في الاقراض الربوى وما أنهى من من إسماعيل في الاقراض الربوى وما أنهى من من من من من من تقع لمك الاراضي المسرية في أيدى المرابين المرابق المرسنوات من الاحتلال عن طريق القروض والغوائد ما أكد من قوق القائل بأن الراسمالية أهلى مراحل الاستماد .

وقد أشاركتاب بنوك وياشوات وغيره من الآبعات إلى الامتيازات التي منحتها الدولة الثانية امنذ عام 100 القناصل الغرنسيين والآبجليزيين وما اتصل بذلك بنظام المشاريات والبورصة وما أدى إليه من مشاريع الرهن والبيع القسرى وسرقة أموال البلاد وتهربها إلى الحارج فى حقائب الدبلوماسية لحساب اصحاب البنوك وألمرابين والتجار.

وقد بلنت نسبة الربا في هذه القروض التيحصل عليها الثراء والحمكومات إلى الثلث أورديد من المبلغ المقترض ،وقد أشار جوستاف لوبون إلىذلك حين قال : إن الحيل التجارية التي كانت تتم بوقاحة تدل على ضعف الطلاء لدى

 <sup>( )</sup> من يحث عن الاستعمار للاستاذ صبحى على وزق فى كتابه جوانب من قصاصا
 الأمة العربية •

وجالنا المتمدنين ، هذا بالإصافة إلى الأموال المهربة إلى الحدود والجزو والبخار والمحسوبة من الغنائم أو التعويضات، وقدصور نابليون مفهوم الاستعاد عين قال عبارته التازيخية عند احتلال مصر وعلينا أن ننقض كاللسوس على لسوص أقل مناجراً أنصبح المسيطرين على طريق الهند ، وكان معنى عذا هو تعميق الاسلوب الذي خطه ميكافيل في إنسكار القيمة الحلقية في السياسة، وقد صور لورُوباستوارد هذا المعنى حيثقال في كتابه حاضرالعالم الاعلامي : إن سيطرة الغرب الحديثة على الشرق لا مثيل لها فى الناريخ من حيث الفظاعة والحطورة والمدئ والمجال فماكان لليونان ورومة من قبل من السيطرة المحدودة هلي بعض من العالم لا يعد بالاضافة إلى السيطرة الغرب شيئاً مذكوراً ، . وقد عمدالاستعار في سبيل تركيز وجوده إلى عمل خطر في مجال الفكر ، في العالم الاسلامي وهو عاولة ربيف القنم الاسلامية وإحلال مفاهم مضللة بدلامنها ءكما عمــد إلى إحا العادات القذيمة والاعراف الجاهلية والحضارات البائدة لعزل الاممعن الاسلام بومازال دعاة الغرب يعملون على دفع لملسلين لكي ميتنازلوا عن القيم الرئيسية في عقيدتهم وفكرهم وأن يبدلوهم المفاهم أخرى من شانها أن تدمر كيانهم وتحول بينهم وبين المقاومة وتدفنهم دفناً في مجال الاحتوا. والانصهار في الفكر الأنمى، ومن الحق أن نقول أن الأودبي لم يفد إلى الشرق كمدن بل المستعمر وأن المسلين لم يتوقفوا عن مناهضة الاستمار ومقاومته ومجاهدته بكل الأساليبوالوسائل دون توقف ، بقوةالسلاح وبا لأجساد المتراصة وبالرفض والمعارضة ولم يستطع الاستعار الانتصار عليهم بأى قوة من القوى المادية بل انتصر عليهم بالخديعة.والمؤامرة .

# الغيرالاتيان

## فلسفة الآجناس

( نظرية العنصرية )

لم تسكن الفلسفة العنصرية من نتاج « النظام السياسي الغرق والاستنهاد » وحده ولكنها كانت دعامة أساسهة في الفسكراليهودي التلمودي الزائف للسيطر على الفنكر الغربي، والفكر البشري كلة .

ذلك أن العنصرية هي أكبر ثمسار الانجراف. الخطير الذي إنقلت به البهودية من مفهوم الأدبان المغزلة في طريق الفكر الإنساني إلى مفهوم النساط. والسيطرة عن طريق خلق مفهوم يقوم على الشعب المختسسار المتميز الموعود. بنبوءة الارض الموعودة وهي الامبراطورية البهودية العالمية .

ومنهنا فقد كانت الفلسفة المنصرية القائمة على الآجناس والدماء الوناسر، من أكبر الدعوات اللي طرحها عصر التنوير وما بعده في مواجهة دوابط. الدين والفكر والوحدات السياسية الكبرى التي وبطنها غوامل يختلفة وكان من نتائجها سقوط كثير من الامبراطوريات والدول الكبري وقيام وحدات إقليمية على أساس اللفات والاجناس تعلى من شأن أعراقها وتصادع ثم تتقاتل وتظل على عداء دائم محول دون النقاء الآمم في مجوعات كثيرة لمصلحة أهداف الهودية التلودية . وتشير كثير من المصادر إلى أن الفكر اليهودى النابودى الزاحف على الفكر المسيحى الغربي، قد أنشأ اكثر من محور المسراع والتصادب بين الأمم والشعوب وأنه غذى فكرة العنصرية وأقام دعوى الآرية والسامية لتمزيق أوريا والسالم كله أوريا عنصريا ، كما طرح فكرة الناسير المادى للناريخ لتقسيم أوريا والسالم كله عقائدياً بين الرأمحسالية والماركسية ، وأنه يستهدف من وراء تحريك هذه الدعوات وإنارة الحلاف يبنها إلى هدم القوى الاجتماعية والفكرية جميماً تمييداً الميطرته السكاملة على الفكر البشرى .

 $(\Upsilon)$ 

أبرز الدعاة إلى العنصرية : جويينوورينان ومن هجب أنهما هما فرنسيين قد دعيا إلى إعلاء الجنس الآرى (الآلمانى) ثم إتسمت الدعوة إلى الاجناس من مد وشملت الجنس الابيض كله الذى عد فى قسط الباحثين هو الجنس الآرى، فى مقابل الجنس السامى الذى يمشــــل الاجناس الملوثة . وارتبطت الدعوة بالاستملاء الاستمارى فى نفس الوقت الذى أصبحت فى نظر الألمان (الجومان) دهوة إلى الامثياز بالسيادة والحرية .

وفيها قبل هذهالدعوة كان المضكرون الآلمان (وعلى رأسهم هردر وجوته وموفاليس ) يسفهون آراء القاتماين بالتفرقة بين الاجناس البيضاء والصفراء والسوداء، ولا ريب أن جوبليو ورينان كانوا على صلة صخمة بالاستشراق ومن وراء بالماسونية ولهاكتابات عن اليهود وتاريخهم .

وبالرغم من فساد نظرية الاجناس وظهور أبحاث علمية متعددة تدحضها تماماً فقد استفات هذه النظرية استغلالا واسعاً وأصبحت من بعد خطراً من أشد أخطار الفيكر السياسي والاجتماعي ومن أبعد الدعوات أثراً في المجتمع الغرق والمجتمعات الإسلامية على السواد. وليس مرد هذه التحولات الحفارة الغي حداث نتيجة الدعوات إلى الاجناس إلى مدى أحمية الدعو نفسها أوقيمتها العلمية - فقد ثبت بأكبر من دليل زيفها واضطرابها - ولكن بالقوى الحنطيرة التى ساندتها ودفعته ــــا إلى الآمام ، وفتحت أمامها آ فاق البحث وصبغت مجا الدراسات الاجتماعية والسياسية ، ثم إلى الآثر الذي كان للاستمار والاستشراق في فرضها على الآمم والشعوب ، وإغرائها باعتناقها .

وقد ثبت أن كل الدعاة إلى الطورانية في الدولة العبانية كانوا من اليهود والدونمه وأن الذير حملوا لوا. الدعوة إلى الانفصال بين النوك والعرب وإعلاء الدعوة التركية وردعا إلى أعماق التاريخ القديم السابق للاسلام إنما كانوا من المستشرقين واليهود ودعاة من خارج الدولة العبانية نفسها .

(r)

يقول لوثروب ستوارد في كتابه ( حاضر العالم الإسلامي ) إن العصية الجدية هي النيار العجيب الذي بدأ في أوربا ثم أخذ بنقر في الارض حتى بلغ أقصى الرقاع المصورة في الشرق والغرب ، وفي نحو منتهى القرن الناسع عشر جاوزت العملية الجدسية حدود أورباوبلغت الإقطار الإسلامية وانتشرت فيها انتشاراً سريعاً فتشأن حركة د تركيا الفتاة ، وإيران الفتاة ، وحركات وطنية أخرى في أتطار متباهدة الإقالم الجغرافية كالجوائر ومصر والمند، ثم نشأت الجامعة الطورائية ، والجامعة العربية ،

و يمكن أن يقال استكمالا لذلك تلك الغزعات الإقليمية والقومية الفنيقة التي انتشرت في العالم الاسلامي والامة العربية ، والتي قامت على إحياء الماضي القديم السابق للإسلام كالفرهونية والبابلية والاشورية وكانت الفينيقية أقوى هذه الدعوات وأعمقها وما نزال آثارها قوية فاعلة .

(1

غيران نزعة الحنس والعناصر قد مرت في الغرب بتاريخ طويل قبل أن

أصل إلى العالم الإسلامى ؛ وكانت مقدمة لدعوة خطيرة هى القومية البهودية التى تصطيغ بالصبغة الصيونية وثعلى شأن الجنس البهودى والدعوى إلىفرض تاريخ قديم اندر منذالني عام وإحياء لغة وجنس استمدا من عناصر أخرى من شعب الحرّد وليست هى العناصر البهودية الاصيلة التي عاشت في المنطقة المربية وذابت فيها وانصهرت في داخلها .

(0)

ردكتير من الباحثين أول مدخل لكامة الآرية في الفكر الاوربي الحديث للمنشرق الانجليزي سير وباليام حوز الذي درس اللغة السنسكرينية وغيرها من اللغات الهندية المقاربة في الماكن قاضياً في الهندوترجم منها الانجليزية وأسار إلى التنابه بينها وبين كثير من اللغات الأوربية، كان ذلك في أو اخرائقرن الثامن عشر وأو اتما القرن الناسع عشر ، وقد تابع العلما أبحاله وتبين لهم تقارب اللغات السنسكرينية والفهارية والارسيلة واللانبية والاعربية والثيوتونية اللسلافية وعيرها وسميت هذه اللغات بالآوية ثم سرى الاسم بالمجاز إلى الامم.

ومن ثم انتشرت فكرة الآربة في عالك أوربا ، فكتب الكونت جوزيف مى جوبفيو رسالة عن معدم تساوى الاجناس البشرية، ونادى بعنوق الجنس الآرى وكتب مو اطنه ( لا بوج) كتاب (الآرى) فسكان أشد ابنالا فى الوهم والتمصب و تأثر بالفكرة من أدباء انجائزا ، توماس كارليل ، غير أن العلم لم يلبث أن روض هذه النظرية و دحمها بما لم يبق بعد إثارة الشك أذ لم يقم دليل على أن (آريا) هى منذأ الصعوب التي تتكلم هذه المغات المتشامة والا على أن تلك الشعوب ترجح إلى أصل واحد ، و لا على أن تلك المغات على تشاجها تفرعت عن لغة أصيلة واحدة .

ثم جاء رينان فأوغل فى التعصب واستمد من الجلافى اللغوى خلافاعتصرياً وأعلن أن الجنس السامي أدنى من الجنس الآرى إذا قورن به، وكان ذلك خدمة للاستمار والنفوذ الاجني، وليس أطباعل أعيازه أنه اعتبرالتوحيد المذىعرفه العرب نقيصه، وقال دوالتوحيد هو أهم خصائصهم وهو الذى يلخص ويفسر جميع صفاته، ففخر الساميين فى كونهم أول من عرف التوحيد وعنهم أخذالعالم الديانات، "ثم عاد يقول أن ميل الساميين إلى التوحيد هو الذى يفسر أنهم لم يكونوا من أصحاب دالمثيولوجيا، مثل الآريين، كما أنهم العقلة السامية بنقض عقل هو عجزها عن الفكر الفلسفي

وقال : إن الساميون تنقصهم الدهشة التي تدعو إلى النساؤل والتفكير لأن اعتقادهم في قدرة الله بجملهم لا يدهبهون لشيء .

ويبدو من نبرة زينان طابع الاستملاءبالآرية الانتقاضالشرق لانهمصدر الاديان ولانه حامل لواء التوحيد .

(٦)

يعتبر الباحثون أرثر دى جونينو (١٨١٦ – ١٨٨٢) أول من وضع أصول القومية الحديثة القائمة على الدماء والاعراق فقدكان مقاله عن التفاوت بين الاجناس البشر ية مقدمة خطيرة لهذه الدعوة .

قال : إن الدم ذو أهمية عظمى وأن الناس يتفاوتون فى العنصرية ، وأن الحيمارة لا يمكن أن تنتقل من شعب إلى شعب ولدلك فان الاجناس الحاضرة لا يمكن أن تسمو المحستوى رفيع ، وقال : إن الشعب الألمانى هو الشعب المختار إذ العنصرية عنصرية مرهونة بيقاء الدم .

ودعا جونيو إلى هبادة الاسلاف باعتباره الوسيلة الاساسية للعسافظة على بقاء الاجناس الراقية وتمكينها من الاضطلاع برسالتهـــــــا في ذعامة العــالم . 

#### (V)

ومن هنا فتأت الفسكرة المنصرية فى المانيا من خلال أفكار جويدو وعدد من الباحثين المدين بموها من بعده ( فاشير دى لابوج وهوستون تشميرلين ) الذين أجمعوا على أن الجنس الآرى النورديكي هوارقى جنس وهو الذي خلق المدنيات وجرت بعد ذلك محاولات لايحــاد البرهان الأنثر بولوجى على أن الحضارة الأوربية حى فى البادان اللايشنيـــة والصقلية هى غرس يد الجلس الجرمانى ، ويرجع هذا القول إلى سنة ه ١٩٥٠

وقد بلغت هذه الدعوة مداها من بعد الحرب العالمية الأولى حيث بلغت العنصرية أعلى فزاها فى القول أن الجلس الآرى هو سپيد هذا العالم ، وهو الموكل دون الناس جميعاً يحمل أمانة الحضارة .

وقد وصل أدواف هنار إلى غايات بعيدة في اعلاء الجلس الجرماني حين قال أن كل ما تراه من الحضارات البشرية يمت بأصل إلى تمرة النشاط الآرى الحالق فقد كان الآرى ولم يرل حامل المشمل الالهى الذى يبين الطريق أمام البشرية ، فشرارة العبقرية الإلمية في جينه المشرق، وهو الذى فتح دروب المعرفة أمام الانسان ليجعل منه سيد السكاتات الحية على هذه الآرض فاذا توارى فسيسود الظلام وتهار الحضارة،

يقول فيشر : تقوم فلسفة النازى على وجهة النظر التي نالت تجميد فأجَر ونيتشه وتأييدهما أو التي يشربها تشمير لين قبل الحرب العظمى، وهو أن الجنس وقد حملت أوربا هذا المفهوم ويمته وعمقته لتجعل منه بعربراً لملاستعار . ومحاولة امجاد سند فلسنى للنساط والسيطرة هلى البلادالمستعمرة وقد أطاق عاليه هونسون في كتابه الامبريالية . الحق الالحمى في القوة ، .

وقد قام مفهوم الاستعار العنصرى أساساً مستمداً من فكرة الانتخاب الطبيعى في الفلسفة الدارونية ، وقد حاول دعاة العنصرية أن يشبهوا العمراع بين أجناس الميوان وفق قانون طبيعى يسحق القوى فيه الضعيف وقد اتخذ الاستمار منطلقه من القول بأن السعادة لا تكون إلا للاقويا. وأن الجنس الأبيض بميزته العنصرية هو صاحب الحق في السيطرة على العسال بدءوى الوصاية من أجل المدنية أو مهمة الرجل الآبيص وكأتما جا. حق الأجناس في العصر الحديث بديلا لحق الملوك في العصور الوسطى (١).

ومن الحق أن يقال أن نظرية سيادة الأجناس لم تكن مستحدثة فالعصور الاخيرة وإن كانت لهاجذور قدية فى الفكر اليوتانى والامعراطورية الرومانية ومن أبرز من دعا إليها (أرسطو ) الذى برر طموح الإغريق لسيادة العمالم

 <sup>(</sup>١) تاريخ أوربا في النصر الحديث لفيشر من كتاب: جوانب من قضايا الأمة العربية:
 جلمي رزق .

فنادى بأن جاعات معينة تولد حرة بالطبيعة وأخرى تولدلكى تكون عبيداً . وكان الفرس يعتقدون هذا الاعتقاد .

- وتقول جوان توماس فكتابه الاجناس : أن العبودية تحولت منسدذ الانقلاب الصناعي في أوربا في بداية القرن الناسع عشر إلى نظام مقدس ، وأله في الحبيل تأبيد همذا النظام والنفاع عنه ابتكر المفكرون وها. الاجماع أسطورة شبه طبية لتعرر حالة مناقضة للمتقدات الديمقراطية .

ويقول جوان توماس أنه ليس هناك أى أساس على لتصليف المجتمعات تصنيفاً عاماً هلى أسياس من الرق النسي

#### (A)

الله المربع الفكل البشرى لفلسفة الاجناس والعنصرية كان يعيد الآثر في المجتمع الغربيء كما مد آثاره إلى المجتمع الإسلامي فأحدث به أبعد الآثر . وقد المجلمة على المجتمع المجلمة في ما المجتمع المجلمة على المجلمة على المجلمة الم

ويرى هانس كهن : أن البروتستانية هي مصدر الحركة القوميــــة الأوربية :

يقول : كانت العروضائية في الأصل حركة دينية عالمة ، شأنها في ذلك شأن السكانو ليسكية ، ولكن حقيقة وجودها قضت على فكرة العالمية الدينية التي سادت العصورالوسطى ، إذ أن مطالبها رجوع الفرد إلى ضيره هما ألاسباب لتعدد الفرق و المذاهب الدينية ، كا أن مطالبها بوجوب تلاوة الكتاب المقدس أو وجوب الموعظة كركن أساسى من أوكان العبادة شدمن أزرا للغات الوطنية ثم أن ترجمة الكتاب المقدس إلى هذه اللغات رفع من شأنها . لقد كانت هذه الترجمة نقطة البداية التي الطلقت منها اللغات و في طريق التطور والإنجلة فان هانس كبن يرى أن حركة الإصلاح الديني ساعدت على والرق ، وبالجلة فان هانس كبن يرى أن حركة الإصلاح الديني ساعدت على

تحدد المذاهب الدينية والقامات الفرمية في العصور الحقيقة وتخور أن الفهوة الفرنسية ذاتي العدد المداية رسالة السسلام العام ألفت بأوريا في أنون حرب أطول أمداً وأشد تدميراً من أى حرب مصت منذ عهد الحروب الدينية ، وإنه نتيجة لها قد ظهرت الوعامات الفوهية لأول مرة في أبرلندا وروسيا وأسبانيا وإيطاليا والنمويج

و يقول إنه لما كانت الثورة الفرنسية هي ثمرة المخطعات التي طرحة اللهودية التلودية في الفلسفة الماسونية عرفنا إلى أي هدف كانت تجزئ الأهود

حتى ليصف بعض المؤرخين هذا المصر ( بعصر القوميات المشتوم في أوربا ) وإنه كان تهدف إلى العمل على انهيار الكنيسة اللاتيلية ، فلما فقدت القصرائية سلطانها على النفوس كانت خطوة الاجتماس والعنصرية باسم القوميات أوربا إلى الحرب والصراع، بين لا تيلية وأتجلو سكدية ، وصدافية وجرمانية وآرية وسامية وطورانية وبلقانية واشتملت بينها نيران الاستملاء ، وكانت اليهودية التلودية وراء أسطورة الدم وانتخاط السيلالات والتميز المنصري لتطرح دعوى تقوق الجلس اليهودي على أسطورة الذي كان نواة المسيونية المعلومة المارصة للاتجماء اليهودي الذي كان نواة المسيونية العالمية المسيونية العالمية المسيونية

وقدكان للدعوة العنصرية أثرها في استفلاء اللهجات الإقليمية التي أصبحت لغات موحدة أخذت تحل محل اللاتيلية ، وأصبحت فحكرة الدولة الشومية بديلا للمجتمع الامبراطورى . ونهاية المثل الأعلى لعالم مسيحى واحد تتمثل ( م ٦ - الايدلوجيات والفشقة) وحدته فى سلطة الكنيسة الروحة وقيام مثل أعلى جديد قوامه الدولة القولية .. ومن ثم استقرت فكرة و الوطنية ، لتكون بقابلا للحق الإلهى للملاك ورداً على سلطة أمرا. الاقعاع ، ومن ثم أصبح الحسكم علمانياً وليس ديلهاً ، وقد ظهر ذلك بوضوح في كتابات لوك وهويز ، ومن قبل في المقد الاجتماعي لجان جاك روسو .

ولقدوضيت بعض الاعماث: دعوة العصرية والاجناس بأنها «الثورة العالمية » افطلاقاً من أن البودية التلودية هي الى دفيت القومية إلى أعلى دراها لإسقاط الكنيسة وتحرير البود . كا جرت الايحاث للتفرقة بين العنصرية والاجناس Recialism وبين القومية nationalism .

ويري يعض العلماء الآلمان إن الجيسية هي الفارق بين شعب وسعب ، ومن هنا فقد قسموا أوريا إلى صقالية وتيوتون ولاتين .

وقد صادم هذه النظرية وعارضها حقيقة أساسية هي إنه ليس في العسالم أمه بجيولة من عنصر واحد ، وإنه لم يتح لعنصر واحد أن يعنم في أمة وأحدة كل الشعوب التي أصلها إليه .

وجرى البحث عن التعارض بين القومية والعنصرية

. ومن ثم خلت الفوارق العنصرية أو الجنسية عمل الفوارق الديدية ، وقام الصراع بين الاجناس والاديان .

#### 119

### الجنس الابيض والاجناس الملونة

تركزت الذعوة إلى العنصرية والاجناس عدة أهداف أساسية ﴿

الأول : إعلاء الجنس الآبيض في عاولة لتبرير استمار الأوربيين للأجناس الملونة في أفر يقياً وآسياً . الثانى: إثارة الدعوى إلى الاجناس لإحلالها على الاديان ولحلق صراعً بين الاجناس المجتلفة ولهدف أكبر من ذلك هو الدعوة إلى خلق فسكرة الجلس البهودي .

الثالث : عاولة تمزيق الوحدة التي فرصها الدين أو المذهب وعاولة لتمزيق أوديا للمرة الثانية بعد أن مزقها صراع الكنيسة الكاثوليكية والبروتستاخية ولإنتزاج أوديا من الوحدة الديلية كاية .

ولفدا انطلقت الدعوة إلى العنصرية من نظرية دارون كما انطلقت النظرية المادية ، ونظرية التطور ، واعتمدت على فرضية دارون القائلة بأن والبقاء للإصلح، فاعتبرت قضية تؤيد الاستمار والنوسع وتبرر العدوان والسيطرة للشعوب المتخلفة ،

و اعتقد الآبيض إن استعباد أو إفناً. المجموعات البتهرية المتحلة بواسطة الرساص الآورف ليس إلا تنفيذا لنظرية استبدال مجتمعات راقبة بأخرى منحطة ، بل إن سيادة الرجل الآبيض وجدت تبريراً بما هو أبيد في التاريخ من نظرية دارون. فقد اعتمدت ما أورده أرسطو من إعلام الجلس الإغريق. والدعوة إلى أنه سيد العالم وإليه زعامت ، وقوله إن هناك جماعات معينة تولد حرة بالطيعة وأخرى تولد عبيداً ، وقد تجددت هذه النظرية مرة أخرى في القرن الحامس عشر مع الطلاق حركات الاستمار من قلب أوربا لتطويق عالم الإسلام والدوران حول أفريقياً .

وكما أدخل سبنسر إلى نظرية دارون البيولوجية فكرة بقاء الأصلح في علم . الاجتماع وجاء نيشة فحدث عن الإنسان والإنسان الأعلى (السوبرمان) وعلى أسسها اعتمدت أصول نظرية استعلاء الجلس والعنصرية . وقد جارت كابات دعاة الاستعلاء باللون الأبيض من مطاق وجدانى فقه كان كتابوا من أمثال جوينو وتشميرلن إنما كانوا "يتحدثون عن مشاعر تمل. العوائح بالفخر والإزدها.

ولقد كانت قضية الأجاس في أساسها قضية لنوية تقوم على أساس وجود أوجه الشبه بين اللغات المعتبية باللغات الاورية ،غير أن القضية سرعان ما أتخذت دريعة لحلق صراع بين الاجناس ، وبعد ماكس مولر الهجيدى أول من استعمل لفظ الآريه وأول من روج لاتخاذ الاساس اللغوى أساسا للمناصر والاجاس . يقول الدكتور محمد عليه ما الشرقارى في بحثه هنى المجناس الاربه : لم تكن تعرف إشارة ( بوب ) إلى أوجه الشبه المعيشة بين عدد عظيم من اللغات الاورية وبعض اللغات الاسوية علم عذه اللغات المشابئة لابد أنه واحد ،

واتخذت وحدة اللغة أو ما يشابها وحدة بين هذه الأجناس ، وكان ماكس مولر أول من روج لهذه الفكرة ، و.منى هذه أن اليهود تلفقوا الفكرة لمصلحتهم ، وقد استخدمت النظرية أساليب كثيرة في سبيل اللمرويج لإعلاد الجلس الأبيص في عادلة تعربر الغزو والسيطرة والسيادة التي تخفس سلالة أو طبقة معينة من السلالات البيضاء . وقد امتدت نظرية التغوق الجلسي الم شعوب أوريا فظهرت نظرية نفوق المنصر الروماني في ألمانيا، والداعم الأبحاد سكسوني التي نشأت فيريطانيا وأمريكا ونظرية نفوق الكات في فرنسا وعزيت إلى هذا الجلس صفات جددية تجمل منه بحلساً متفوقاً عن بقية الأجناس البيضاء ، كا جرت المحاولة لإدخال كباد الشخصيات التاريخية في

 <sup>(</sup>١) راجع أيمات جوان كوماس ( خرافات عن الأجناس) ونصل الأجناس في كتاب التطور للدكتور الميد عمد بهوي .

النظرية الاوربية من أمثال دائق ورة كيل ومايكل انجلو وتكسير بل انها تعدت ذلك الى الادعا. بأن بولس الرسول ويسوع المسيخ منى الاربين.

وَلَقُدُ ذَهِبَ النَظْرَيَةِ الدَاعِيةِ إلى أعْلاَءِ الجَفْسُ الْآيِيسُ: التُوتُونَى الْأَوْدُ فَي الى الصاق كل أسباب الصعف والتخلف بالجنس الأسيوى الملون . وربطت الجلس الأبيض بالروح الهليفية المتكدة المتعالية التي تتصف بالسيادة ، بينما ربطك الأجناس الآسيرية الملونة بفكرة النسامح الديني الصعيفة المشوبة بالرحمة . وحين دعا نيتشه الى السويرمان ( الإنسان الأعلى ) وقف نظريته على الهلاك الاجناس الصعيفة وابقاء الاجناس القوية وعرض بما تحمله المسيحية من دعوة الى الرحمة ورعاية الفقير والضعيف والمريض . وحين فلمت روزنبرج نظرية الاستملاء الجنسي الألماني أشار الى التنازع بين الروح الشمالية المتنكبرة المتعالية والروح الآسيوية المتسامحة المتخاذلة ، وقال ان تاريخ النناز ع بين هاتين الفصيلتين يرجع الى ما يقرب من ألني عام ، فقد أرادت الكنائس ولاسما الكنيسة الكاثوليكية أن تسيطر بالحب على عين أراد الأوربيون الشهاليون أن يعيشوا وأن يموتوا أحراراً وقدندد معزنج بالمسيحية وما وصفه بمساوتها التي جرتها على أوربا حين دعا إلى ﴿ الْحَمَّةِ ۗ النَّيْ سرعان ما انقلبت إلى معنى الذل والخضوع والزهد ، ويرى أن المسيِّحية في دعوتُها إلى الحبة قد استفلت هذه العاطفة بغية التحكم والسيطرة ، وقد أبتعدت عن شعصية مؤسمها خين استبدلت به فكرة الكنيسة وأفسحت المجال السيطرة الاكليروس ففرت بين المسيح والإنسان هوة سحيقة بل جعلت بيهما وسطاء من رجاله الدين ، •

# تقييم النظرية ونقدها

(1)

أولا : تنطلق النظرية أساساً من معارضة أساسية لحقيقة أكدتها الأديان السيارية والابحات المنصفة وهي وحدة الجلس البشري، .

نانياً : إعلاء جلس واجد على باقى الاجناس : هو الجدس الابيض الذي لا يويد على ثلث سكان العالم ، وعاولة انتقاص الاجناس|الاخوى ، ونسبة كل عوامل الفوة والذكاء للجلس الابيش ونسبة كل عوامل الصغف والتخلف للأجناس الاخوى .

- (١) أكد الغلماء التهاء الإنسان إلى أصل واحد أو أصول متعددة وجنحوا إلى تأييد غطرية الأصل الواحد وفى ضوء هدده الجقيقة العلمية تبدو الغزعة العنصرية فرضاً إليس ما يسوغه أو يدعمه ١١٠ .
- (٢) أماءم الورائة فإن الإنسان لارث الايستعبادات أولية تماما تنمو بتأثير البيئة والترنية .
- (٣) ثبت استحالة فكرة البقاء الجنسى التي يتحدث عنها بعض العنصريين الاوربيين كما انضح أن عدم المساواة فيما للإجناس انختلفة من حقوق لايمكن أن يرجع إلى لون البشرة .
- ( ٤ ) تأكد أن الفروق العقلية والنفسية ما هي إلا نتيجة لظروف بيئية منها أن فرصة التعلم قد اتيحت لأفر اد جماعة دون أخرى .

<sup>(</sup>١) اوجين بيثار : العالم الأثثربولوجيم في جامعة جنف .

<sup>(</sup>٧) السلالات الهصرية دكتوريسرى عبدالرازق .

- (ه) أثبتت التجارب التي أجريت على طلبة للدارس بالولايات المتحدة : إن المستوى العقل التلاميذ زنوج الولايات المتحدة بفوق مستوى خلارهم في الولايات الجنوبية مما أكد مفهوم أن النميز ليست مسألة جلس بل مسألة بيئة وفرض مختلفة ومستوى ثقافي .
- (٦) ثبت أنه لبس هناك ئمة ارتباط بين حضيارة معينة والتنكوين الجلسي أسلالات وإن الحضارات القديمة التي ازدهرت في حوض البحر المترسط في حوالى الآن التائية قبل الميلاد نمت في بلاد تميز سكاتها بالإغلاط لا بالنقاء الجلسي فضلاعن أن الحضارة في الوقت الحاضر لبست قاصرة على المجموعة البيضاء فقد دخلتها اليابان والصين
- (٧) القاتلين بأن الجلس إلارى أرقى فروع الجنس الأبيض لم يستطيعوا أن عددوا هذا العنصر الارى عام التحديد ولم يتبينوا أضاه ولم يشتر اعلى وجه النحقيق أنه هو الذي أنشأ الحضارات كلها
- ( ٨ ) لم بثبت تاريخيا أن الأوربين الشبالين هم الذين أنشأوا الحضيارة الفنمرية، وقد شاركوا فيها متأخرين جداً ، وكانت البشرية قد توصلت قبلهم عملة في أقوامها المختلفة إلى معرفة الزراعة واستثناس الحيوان واستخدام المعادن و وأقاموا صرح مدنيات عريفة كل ذلك قبل أن تعرف الشعوب الشهالية معنى الحيفارة بل لقد كان فلاسفة اليونان يلقبون هذه الشعوب التي تعيش في شمال أوربا بالمتوحشين ،
- ( ) ليس هناك صلاحية لجلس ماالقيام بأنواع معينة من الاحمال والحرب وأن جميع الاجناس بل جميع الافراد بأمكاتهم القيام بنفس العمل إذا أتيحت لهم فرص متكافئة في التعليم والمران .
- (١٠) ليس هناك في الواقع جنس بريطاني ولكن يوجد شعب بريطاني.

ولاً يوجيد بعض فرطين وأمكن ألهة فرنسية ، ولا يوجد جلس آرى وأسكن واسكن الناف بآريه - ، وليس هناك جلس لاتيني وأسكن هناك حصارة لاتينية "".

(۱۱) فساد نظرية أوصاف الجنس وخصائص القوام والرأس وخصائص الدم، نظراً لاخلاط هذه الحصائص في النوعاليشرى بدرجة تجعل بن المسير جداً تعديد تماضح تقوم على هذا الأساس .

(١٢) إن الإحساس بوجِّدة الفسكر والهدف هن التيريط الناس بروابط مدنية : على أساس أن الذين يؤمنون بمثل عليها واحدة يجب أن تقوم بينهم قرابة .

(١٣) إن تتأثيج قياس الملامح الجنسية فى تقرير تفوق جنس هلى جنس لم تأت بتائيج جاسمة .

(١٤) لا يمكن القول بأنه توجد سلالات بشرية نقية وأن سكان أوربا متعددوا الأصول .

### (7)

هناك حقيقتان أساسيتان : تنقضان فلسفة الاجناس من الأساس .

الأول : أن الجنس البشرى واحد الأصل وإن أخوة بني الإنسان هي. الأساس الذي قامت عليه الأديان ، وهي لانقيم أهمية كبيرة لاختلاقات الجسم أو المدم أو اللون وتعد الناس جيماً أخوة متساوين .

اوحين بيتار : العالم الأثربولوحي في جاسة جنيف
 (٢) لوحين بسوي مجاد الرازق : العالات البصرية .

الثاني: إلى المجموعات البشرية قد اختلطت إختلاطاً عميقاً منذ عصــود ما قبل الثاريخ بالهجرة والامتزاج الواسع والحرب إلى درجة أنه لم يعـنــ ف الإمكان القول بأن حناك عرق واحد لا يرال فقياً بقاراً أماً .

ثالثاً : إن نظرية الاجناس قامت على الأسس المادية وحدها على أساس الده والمون وبذلك فقد تجاهلت عاملا هاماً في وحدة الاجناس وامتراجها وهو عامل الالتقاد الفكرى والنماذج الروحى والنفسي، هناك المؤمنون بمثل عليه واحدة هي بمثابة قرابة وأن الزواج والاختلاط والانتشاد عوامل هامة وطلت ورثته ومن الهب القول بأن اختلاط الاجتلاط تم بتده البشرية بالتقيقر والتدهور، فلك لأن عمله الاختلاط هي عملة مستمرة لم تتوقى منذ وجود الإنسان على الأرضى . و فالهجرة تدي الإنسان على الأرضى . و فالهجرة تدي المخاط المحتلاط الجماعات اللهو الرحل انتها بانبيار النقسيم العلميق وتمكوين خليط خود لها الكان .

### (4)

لاديب أن الأدبان الساوية قامت على أنباهي وحدة الأجناس على أساس الأخرة بين الناس ، وأن تفاصل إلجاعات ليس بالأعراق والدماء ولكن بالسعق النافيد وقد جاء هذا الآساس في البهودية والمسيعية والإسلام غير أن الشعوب الذي وقع في التوراة \_ حيز زيفها القائمون إلها \_ استحدث مفهوماً . بدنيا معارضاً لمفهوم الادبان المنولة نقد قام أساساً على الدسوية وعلى إعلام بجدن معيوها البهود، ويصعل سفر التكوين على عبارات تفترض فيها يبدو انتظاط جاعات مبينة بالفسية لفيرها , مثال ذلك: ملمون كنمان: عبد المبيد يكون لأخوته ، هذا إلى جانب أن نوعاً من التفوق اليولوجي قد تضمته

التأكيد بأن (جوه Jeherab ) قد عقد عهداً مع إبراهيم وتسلم، ١٧ ومن هنا يدوا التعارض واضحاً فى دقة الكتاب المقدس بين هذا الذى يورده العهد القديم وبين ما يورده العهد الجديد ، ومن هنا فقد ظهرت نظريتين : نظرية انقسام الناس على أساس الدين ونظرية انقسام الناس على أساس العنصر .

ية ول جوان كوماس : الحقيقة أن انقسلم الناس هل أساس دين أكثر إنسانية لأنه في الإمكان عبور الهوة التي تفصل وتفرق بين الأديان . أما الهوة البيولوجية التي تفصل بين الاتجناس فلإ يمكن عبورها ، و • الأديان لا تبالم الاختلافات الجسمانية الفردية وتعد الناس جيماً أخوة متساون في نظر الله ، والاديان تعاوض التفرقة العنصرية منذ البداية ، .

ومن الواضع المؤكد تلويخيا أن اليهود والإغريق هم حملة لوا. الدهوة إلى المنصرية فى الناريخ القديم، وأنهم ادعوا لانفسهم أنهم شعب الله المختار، كما اعبر الإغريق أنفسهم سادة العالم وكل من عداهم برايرة.

وقد برد أرسطو هذه النظرية واليهودية التلودية في العصر الحديث هي التي الحديث هي التي الحديث هي التي وقلت بنا والتي واليه وحديث التي والتي والتي والتي والتي والتحديث و وحديث التي والتحديث وقد يمة ، هي ضرب الاجمال بعضها بمعنى والقصاء على مقرد أساسي فطرى وقد يمة ، هي ضرب الاجمال بعضها بمعنى والقصاء على مقرد أساسي فطرى أوّرته الاكنان وأكدته أبحيات العلم وحقائق التاريخ ووحدة الجنس البشرى والمجرة على النحو الذي لم يبق معه عنصرواحد في فقاء يستطيع أن يقول معه إنه قائم بذاته . ولقد اتخذت هذه النظرية وسيلة لفرض خوافة الجنس الهودى من ناحية والتحقيق هدف تعرب الاستماد وسيادة الرجل الابيض ودعم النظام الربوى الذي يتاحرك خلف الوحوف الاستمارية و تسيطر على الاقتصاد والبنوك والتجارة ...

<sup>(</sup>١) جوان كوماس : خرافات عن الاجناس .

(1)

لم يقم أى دليل أو برهان على أن اللغة وحدة اللغات هى نفسها وحدة الإجناس أو أن منشأ الشموب التي تتكلم اللغات المتشابحة أو أن تلكاالشموب ترجح إلى أصل واحد، ولا على أن تلك اللغات تشابهما نفوعت منه لغة أصيلة واحدة ولم يثبت أن كل مجموعة إنسائية متفقة في اللغة متفقة أيصاً في الصفات الانثروبولوجية .

### (١) ثبت أن الجدس واللغة مفهو مان مختلفان اختلافاً تاماً .

وقد أنكر ماكس مولر : الذي استعمل لفظ الجلس الادني أي معنى يبولوجي تهذا اللفظ وأكد أن مقومات هذا الجلس|لادن لبست إلا مقومات لغزية فقط . .

( ٣ ) أثبت كثيرمن هلما. اللغات والاجناس: أن اللغة تنشر و تنتقل من شعب إلى آخر بواسطة عوامل الهجرة أو الغزو أو التبادل التجارى دون أن يعنى ذلك الإنتشاد اللغوى ضرورة إنهاء من يتكلمون بها إلى أصل بيولوجي إواحد، أو تعكونوا من جلس يولوجي واحد.

(٣) ثبت استحالة فكرة النقاء الجلسى الذى يتحدث همها بعض العنصريين الآوريين كما أتضح أن عدم المساواة فيها للأجناس المختلفة من حقوق لايمكن أن يرجع إلى لون البشرة .

(0)

الجلس الابيض الذي لا يزيد على ثلث سكان العالم ، وهو الذي حاول

<sup>﴿ (</sup>١) وكتور يسوى عبد الراق الجومري : السلالات البصرية .

الاستعلاء الجدى وكراهية الآجناس الملونة واضطهادها وأن النظرية لم تثمّ هلى أساس هلمى وكل الافتراضات التى حاول دعائها أن يؤكدا بها وجودها كخيفة تسافطت كأوراق الحريف أمام صود العلم .

ولم تثبت صحة أحدمنما وتأكد أن أصل النظرية سياسى وأنها سلاح استعمل لإذلال الشعوب المسلوبة وتهرير قتالها . يقول جوان كوماس فىكتابه خرافات هن الاجناس ( ترجمة الدكتور محمد رياض ) :

و لقد جارت اللحظة التي بدأ فيها أصحاب أسطورة الجلس الآرى يحسون بالتدريج أن هذا الجلس الدىأصفوا عليه صفات التفوق والقوة ، والسلالات الآخرى غير الآرية المشعلة ، كل هذا لم يكن له وجود إلا فى أوهامهم ،

وقد إنهدمت النظرية من مختلف وجود البحث العلمي أما علما. الاجتماع فقروا أن أجناس البشر على اختلاف ألوانها متساوية فى قواها العقلية وليس الجلس الابيض هو أرقى هذه الاجتلس .

### (7)

قامت الأديان السياوية على : ( 1 ) وحدة الجلس الدنتري ( ۲ ) الأخوة الإنسانية (٣) تو حد الناس بلشل الاعلى والفسكر . وإن الناس تتفاصل بالعمل، وأن يجموعات أووحدات من الناس يشكلها الامتراج النفسي والفسكري من دين أو مفهوم .

وقد قالت هذا اليهودية والمسيحية وجلاه الإسلام فى أفصح منهج . غير أن اليهود حرفوا هذا المفهوم القائم على الوحدة والإخا. وغلبوا مفهوم العنصرية والاستعلاء وتعدد الاجناس .

ويقول الدكتور يسرى عبد الرازق : أن اليهوج بعد سقوط اشتور ظهر"

يينهم مبدأ النفرقة العنصرية فجار (جوديني عزرا) ونادوا بمنع اختلاط البهود بغيرهم وأعتبروا جميع أطفال البهودمن زوجات بهوديات أقل شأناً من سائر الاطفال واداك كانت عملكة إسرائيل القديمة مهد الدنصرية ، ولا يزال البهود حتى الرقت الحاضر جماعات منعزلة لا يختلط بعضها بغيرها وتعتبر نفسها أو تدهى أنها شعب الله المختار وأن غير البهود أقل الهودشأناً ، وتعصبوا لسكل ما هو يهودي وأحقروا كل ما لا ينتمي إلى ملتهم .

وجل الرغم من تعاليم المسيح ، طاو ارضاً طويلا لا يعدون الرقيق من الجنس البشرى »

. وكان الدين بدلا من الجلس هو معركة العنصرية وإنعكاساً لها ، ومحاصة إذا صاحب الاختلاف في الدين اختلاف في البشرة أو الجنس أو اللغة .

و وفوق ذلك رغبتهم فى الاستثنار آبالاراضى المكتشفة حديثًا ويخاصة أرض الرق فى افريقية إذ صور هؤلاء الفاتحون أهالى البلاد الذين لم يرحبوا بهم ولم يكرموهم وقادتهم فىصور أشد قسوة وأعظم خطراً من الفاتحين أنفسهم وقد سموهم آكى اللحوم فى البحر السكاريي،

ويتسال الباحثون عن الصفات التي يمكن أن تمدّ الجنس البهودي عن غيره من تعدد السلالات يقول R. N. Salman : إن نقاوة السلالة البهودية ماهي إلا أوهام وأن أكثر التعبيرات والاختلافات بين السلالات توجد بين البهود.

ويقول فيشبرج : أن مزاعم اليهود وإدعاءاتهم عن نقاوة سلالهتهم' عيدي بجرد عن كل أساس: وأن اليهود الذيناهاجروا من موطنهم إلاصلي كانوا عبارة عن خليط من السلالات وتتفاوت درجة الاختلاط حسب تاريخ الهجرة ومن الادلة التي يوردها بعض المقرخين أن قوانين كثيرة صدرت في روما وطليطلة وغيرها تحرم المسيحية من الزواج من اليهود ولا شك أن الحاجة إلى إصدار هذه القوانين تؤكد كدة العزاوج بين المسيحيين واليهؤد .

كا ثبت أن سلالة اليهود المهاجرين القدما. من فلسطين قد انقرضت ، وأن أغلب اليهود في العالم عن يهود بالديانة فقط ، وسيكون هذا النوع غالباً من أفراد سلالة أخرى أعتقوا الديانة اليهودية . وخاصة ما يتعلق يههود الحزر الذين دخلوا اليهودية مع ملكهم بولان عام ٧٤٠م وماير ال أعداد كبيرة من اليمود في بولندا وجنوب روسيا تلتمني إلى سلالة بحوصة الحزر هذه ولا ريب أن هؤلاء اليهود بالدين ، ليس هناك مار بعلهم أصلا من الناحية الانثر بولوجية بهود فلسطين القدماء .

### (A)

فى الوقت الذي استعلت فيه الدعوة الآرية والجنس الأبيض المتفوق ، ظهرت حركة السامية واللاسامية أيضاً من خلال صراع الاجناس في أورًها .

وقد ارتبطت السامية في أوربا باليهود، من خلال أحتصابهم لعمليات الربا وسيطرتهم على أسو اق التجارة والاقتصاد، وما يتصل بذلك من إثارة الاحقاد في المجتمع كله . ومن هنا كانت الدعوة إلى التخلص منهم حتى قال هيحل : أن المناصر الغربية في المجتمع بجب أن تهضم أو يجب إيادتها .

ومن هذا بدأت حملة الجرمان على الدماء الغربية : وتابع هيجل : فاخته وفاكم ونيشته ، وعازاد في اضطهاد اليهود ، دعواهم بالتفوق العرق وأنهم شعب انه الحتار .

وقال هيوستن سيتوارت تشمير لين في كتابه ( أسس القرن التاسع عشر )

أن اليهودى غريب عن الخصارة الغربية وأن روحه لا تلائم روحُها ، وعندما تفريض له ذانه يتجكم فيها وقد يقضى عليها حقداً . وكذلك اليهودية فأن فيها عنماً وقسوة وجوداً ، وهم على نقيض المسيحية الرحومة الحجة التي أعطت البشرية فكرة (أبوية الله ). ( مع ملاحظة أن الاسلام لايقر هذا المغي) .

وقد حاوَل تشمراين أن يدلك على أن شخصية المسيح وبولص الرسول ليسا من العرق اليهودى . ومن هنا قامت حركة ، اللاسامية ، التي يرجعها اللحون إلى :

(١) الكنيسة (١) الجيتو (٣) المذاهب السياسية والعرفية غير أن أغلب الباحثين برى أن اليهود هم الذين صنعوها ليتوجهوا بها دائماً ذعوة أنهم مضطهدين ، ويقولون ، أن الهودى نفسه له نصياً واقرأ فى نشوها ، فهو يشكل أينما حل أقاية عرفية وديلية ولفويه ، ويبدو من غير المرغوب فيه ، ومن ذلك ، نفود البهودى الأوربي من أعمال الفلاحة وميله إلى السكن في المدن وتعاطى الرباء وإحتكار رؤوس الأموال المتداولة ،

كما أقمرن باسم اليهودى فى الأرباح غير المشروعة نما جعل الناس يشكون فى الامانة البهودية . وقد خلد شكسبير ( اليهودى ) فى رواية تاجر البندقية .

فاللاسامية في أوربا معناها كره اليهود وهو شمور عداء مرده إن عوامل اقتصادية واجماعية (١) حتى يرى بعض الفلاسفة . أنه على الروح الأوربية لكى يبقئ لها نشاطها وحيويتها أن تتخلص من الوقوع تحت تأثير الفلسفة الشرقية المتجسم باليهودية وإلى حدكير بالمسيحية والإسلام ، ويرون أن هذه الفلسفة

<sup>(</sup>١) راجع نحت الدكتور أنيس فريحة • مجلة إلايحات »

أثتهم غازية عاولة القصا. على الروح الإغريقية الوثنية البسيطة التي هي أمر, من أساس الحصارة الأوربية ء .

ولاتنك أن هذه المجاولة لنحرير الووح الأوربية من الآثر اليهودى ,قد فأت أو انها جاءت بعد أن غوت الفلسفة اليهودية التلودية جميع فروع الفكر ; السياسة والإقتصادية والإجماع والنفس والآخلاق والثرية تليجة لنظريات فلاسفة اليهولا وأتباعهم : دوركايم وليني بريل وماركس وسارتر .

أما المسيحية التي تأثر بها الروخ الأوربي فين مسيحية البهوديه : بولس الذي حمد إلى تلدير المسيحية المنزلة من الداخل وإخراجها من أصولها السهاوية الزايد:

أما الإسلام فلا غرو أنه صاحب الآثر الاكبر الذي أعطى الحضارة الغربية والمجتمع الآوربي الحديث خير مافيه : من المنج العلمي اللتجربي الى مقررات علم الإجتماع والنفس والتربية . وإذا كان المؤرخونقد سحلوا صوراً قاسية لاضطهاد المسيحية المهود كانوا ينظرون إلى المسيحيين على أنهم يهود مرتدين فإن اضطهاد المسيحية المهود دفع اليهود إلى إقتحام المسيحية من الداخل وعادلة تدميرها .

ومنتم منع للسيحيون البهود من أن يعيدوا عيدالفصح في نفس اليوم الذي يقع في غيد القيامه . وأخذوا الاحد بدلا من السبت وماقبل من أن البهود يدقعون أطفالالنصارى قربانا ، فإن كل ذلك كان عاملافي قيام الجيترو وانفصال اليهود بعد سنة ١٩١٦ في أحياتهم الحاصة ، وقد فرضت عليهم احكام قاسية ، فلم يكن يسمح للبهودى أن يقتلي أدضا ولا أن يتعاطى بعض للبن ، ومن هنا كانت الثورة الفرنسية هي حركتهم التي حققوا بها الإنطلاق إلى المشاركة بعد إسقاط جمع تلك النظم

وقد كانت حركتهم فيها بعد قوية فقد عدوا منذ اليوم الأول إلى السيطرة على الفكر الأوربي كله واحتكروا التمثيل والموسيق والصحافة والمحاماه والطب والنشر حتى كادوا يسيطرون على ذلك كله سيطرة تامة فحالوا دون نشر مايتمارض مع مفاهيمهم ، ثم نفذوا إلى كل دوائر الممارف والموسوعات بتفاصيل فكرهم ودعواهم ودحض الحقائق العلمة ومن اللاسامية انطلقت البهودية والصهيونية الحديثة باسم الإضطهاد الذي صوروه للعالم على أنه جرم وقع عليهم وأقاموا له أداة ودعاوى .

### ( A )

### معارضة نمو الجس غير الابيض

فيها يتصل بفلسفة استملاء الجلس الأبيض تجى مقضية معارضة نمو الأجناس الملونة وذلك للمحافظة على مستوى الرفاهية في الغرب ومن خلال هذه المقايسة الخطيرة تنبعث دعوى الإنفجار السكاني. ويتصل هذا الإنجاه بمفاهيم وعالم الرباء وسيعلرة أصحاب رؤوس الأموال هل العالم كاهذلك أن معارضة في الجلس غير الأبيض إنما تطالن عدة أسس هامة. أولا: ترايد نسبة سكان البلاد للمله لإسلامي عايودي إلى التأثير في قيادة الغرب ونفوذه وسيادته السياسية التي يفرضها على السالم منذ القرون الحنة الماصية بنفوقة العلمي والفني، هذا التفوق الذي استطاع به أن يقيم احتكاره السياسي في العالم إلى أبعد الأبعادي الرغم من قلة سكانه.

ثانيا: تعرض سكان البلاد الغربية إلى التناقص بعمد أن ظهرت بوادر الإنحطاط والآفول في قوتها السياسية بعد الحربالعالمية الثانية حيث تبذل أوربا الغربية جهودا مصنية الآن في سبيل زيادة عدد سكانها وخاصة فرنسا وانجائزا والسويد وألمانيا وإيطاليا .

(م ٧ ـ الايدلوجيات والغلسفة)

غير أن تقدير الغرب أن زيادة عدد سكانه لن يمكنه من أن يحفظ بمكانته السهاسية وبقائه متربعاً على كرسى القيادة العالمية .

ثالثاً : نمو سكان الشرق والعالم. الإسلامى نمواً مضطرداً من شأنه أن يريد القوة العددية التي تواجه الغرب من ناحية والتي تستوعب أكبر قدر من الثروة التي تصل إلى الغرب.

ومن هذا انطلقت الدعوة التى ينفق فها الغرب مبالغ طائلة فى البلاد النامية فى أسبا وأفريقيا لإيقاف هذا النمو وتحديده تحت إسم الوالدية أوضبط النسل أو تحديده، ويكشف (الدكتور: خورشيد الباحث بجامعة كراتشى) عمااسماه (سوء نية الاوريين والتخطيط الإقتصادى لادامة إحتلال الدول المتقدمة للشعوب النامية) وأن ذلك يحرى على ضوء تنازل خط بمو السكان فى أوربا المجلوب النامية التى تهدد بالحفل نفوذه وسيطرته السياسية، ويؤكد الباحثون فى مقدتهم الدكتور خورشيد أن ماكان يحول دون سيطرة عالم آسيا وأفريقيا على مقدتهم الدكتور خورشيد أن ماكان بحول دون سيطرة عالم آسيا وأفريقيا حق اليوم فى الشرق.

. وفلا إمكان إذن لبقاء شعوب الشرق محكومة مغلوبة على أسرها بعد تدربها على الآلات الميكانيكية و تضلعها فى العلوم الفنية بل سيكون من النتيجةاللازمة لحذه المهمنة بسائن الفطرة أن تفقد سيادة الغرب على الشرق آخر أيام حياتها وأن تبرز القيادة العالمية فى أماكن فيها زيادة السكان ولها فى الوقت نفسه خبرة فنية وتكنيك وحرية .

ومن هنا فإن كل ما يفعله الغرب اليوم للاحتفاظ بسيادته العالمية إنما هى محاولةللحد من زيادة السكان فى الشرق عن طريق تحديد البسل ومنع الحل ووضع العراقيل فى سبيل رواج المعلومات الفنية فى أقطاره . وقد أشارت عشرات الوئاتق إلى إرهاصات هذا الحمل، وتوجس زيادة السكان في آسيا والعالم الإسلامي في النصف الناني من هذا القرن على نحويفقد الغرب نفوذه وسيطرته السياسية ، وقد أشارت إلى هذا تقادير رسمية عن الثنفون الحارجية على نحو عا أورده فرانك نونشين في مجلة أمريكا الصهيرة ؛ الشنون الحارجية حيث تقول:

د إذن لا إمكان الآن لشعب في أوربا الشوقية أو الغربية أو الوسطى
 أن تتحدى العالم مرة أخرى وأن لمانيا كشعوب أوربا الآخرى قد اجتازت
 المرجلة التي كان لها فيها أن تبسط نفوذها وتصير قوة هالية في العالم.

ذلك أن التقدم الفن والعلى قد وصل أيضاً إلى البلاد التي يتزايد سكانها بسرعة فاتفة ، ويشير أركورماك (1. إلى هذه الظاهرة فيقول : أنه لما يسجب والله والمحالم المحالم الله المحالم الله المحالم الله المحالم الله المحالم الله المحالم المحلون المحلون المحلون المحلون المحلون المحلون المحالم أن ألمل الشرق سوف لايلبون إلا قليلا حتى يطلموا على حقيقة هذا الدجل ثم لا ينتقره أو لاهل الغرب لأنه استمار من نوع جديد جدف إلى دفع الامم غير المتقدمة ولاسيا الامم السوداء إلى هزيد من الذل والحسف حتى تتمكن الامم البيضاء من الاحتفاظ بسيادتها ويقول الدنولد جرين : أن عد السكان في العالم قد بلغ ضعفه في الحسين سنة الماضية والحياسة في الدنيا المبديد .

 <sup>(</sup>١) قلفاً هذه النصوص عن جعث مستفيض الملامة علال الفاسي في كتابه و عاماً ما
 مم النصب ع.

(1)

وقد أشار الفياسوف المسلم عد إقبال إلى هذا الحطر الذي يو اجمعالم الإسلام منذ سنوات طوال وقارن بين عاولة الغرب المستميتة إلى زيادة قسله وسكانه ينها هو يدعو في البسلاد النامية و المارنة إلى إنقاص السكان . وسجل ظاهرة تناقص عدد سكان أو وتدهوره الشديد نتيجة محاولتها تحديد المسلم الثانية عاكان له أبعد الاثر في تناتج الحرب العالمية حيث ظهر ضرر تعارسة هذه الدهوة من الوجهين السياسية والاجتهائية ، وهن ذلك أن فقدت فر نما مكانتها العلميسسة شيئاً فنيثا ، وأعلن المارية التيتان عقب الحرب العالمية التانية اعترافه بأنه من الاسباب الرئيسية والاساسية للي حملت على تومين قوة فرنسا وإزاحتها عن مكانتها العالمية : قالة عدد الاطافه ال

ومن ثم ظم تلبث أوربا أن عدلت عن هذه الحلة إلى خطة مختلفة تمام الاختلاف وهم العمل على زيادة السكان بأقسى قدر يمكن ، حق إن البالما وهو رئيس الكنيسة السكا ثوليكية العالمية أعان أنه لا موافق على إميداً التحليط العالمي وكذلك أعلنت الكنيسة العرو تستانية ذلك أيضاً . وجاء فيها أثر عن البابا قوله: إن بتهوفن كان الولد الثامن من أو لاد أبو يه فلو أنه والديه حددا اللسل أكان سيولد بتهوفن وفنه العظم .

().

طرحت الفلسفات الغربية ، وخاصة الفلسفات المستعدة من الآصسول اليهودية التلودية نظرية مالنوس لشكون كأساس له طابع علمي فني ونقطة الطلاق للدعوة إلى تنقيص الاجناس غير البيعناء ، وذلك تمكيناً السيطرة اليهودية الربوية عليها . غير أن العالم الغربي لم يلبث أن استفاق بعد أن تلبه لمدى أخطاد الدعوة التي فرصتها اليهودية النلمودية ، وقامت أمحاث علية صحيحة تنقض ما ذهب إليه مالغوس

يةولى القسمالتوس الماساً : إن السكان يزيدونزيادة هندسية بينما المواد الهندائية تريد زيادة حسابية ، ولذلك فإنه لا بد أن يجى. يوم يبلغ فيه عدد سكان الآرض عدداً لا تكني موادها لتنذيته . وقد احتضات النودةالفرنسية آراء مالتوس ، يحسبان أنها متطلق الفلسفة الماسونية ومن ثم تنافس مواليد فرنسا ، غير أن مفهوم مالتوس لم يلبث أن انقلب راساً على عقب بعد الثورة الصناعية التي وضعت مقايس جديدة للنمو الصناعي أساسها أن زيادة عدد السكان هو العامل الأساسي في زيادة الثروة .

فقد أثبت الإحصاء الدقيق أن الازدهار المادى كان مرافقاً للنمو الإنسانى فى الغرب . وإن زيادة الإنتاج القومى فى فرنسا وأمريكا والسويد وانجلترا إنما جاءت مع زيادة عدد السكان لا بالرغم منها .

. وإن ازدياد السكان فى أوربا هو الذى رفع الزيادة فىإنتاجها الاقتصادى. ومن أقوال عديد من الباحثين أهسال : برقال ، وليرك رول وتشادلس جايير:

أثبتت : أن زيادة السكان نافعة اقتصادياً لآن الإنسان لا يولد ببطن وفم فقط ولكان بيدين ورجلين وذهن .

وقد ثبين أن مالنوس إنما بن نظريته على أسس قاصرة على عصره ، ومنها استمد تصمياته التى لم تكن تصلح لعصر آخر . فقد كتب رسالته فى أنسا. حرب نابليون التى كانت سبباً فى كثير من هوامل الفقر والجموع . وقد عد مالتوس من المتدائمين لأنه افترض أن زيادة السكأن ستؤدى إلى الحروب والجماعات والفقر وتدهور الآداب ودعا إلى تأخير سن الولام ((). وقدتهم عدد من المفكرين العلوديين الدين أسموا أنفسهم بحددى الملترسية : منهم درز ديل وروز وجه ومنهم هاقلوك البس وولر دمرى والدكتورة مارى ستويس . وقد أثبتت النظرية بعد زمن قابل أنها غير صالحة للتطبيق العالمي ، وواجهت أهف معارضة ونقد ، دذلك أن مالتوس نظر إلى العالم نظرة جود وحسبه كياناً لا يتنبر ولا يتطور ، وفاقه أن البشر وقوانينهم ونقايدهم ومقدرتهم في التغلب على الحيط وإختفاهه لواحتهم وسعادتهم .

(11)

إن القاء نظرة سريمة الى العالم الإسلامى يكشف عن أن موارده الفنية الدرة قسطيع أن تستوعب أكبر قدر ممكن من السكان ، وإن أغلب هذه الشروات انما تنقل الى أوربا وبحرم منها أهلها .. وفي نفس الوقت الذي تنقل هذه الثروات ، تهجر الى العالم الإسلامى بحومات غريبة من السكان تحاول أن تسيطر على مقددات هذه المتاماتي . ولا دبهب أن نمو هذه المناماتي واتساح عنطاتها الاقتصادية من شأنه أن يفرض مزيداً من النموع أهلها طبقاً المقاهدة التي تبطر زيادة الإنتاج بزيادة السكان .

<sup>(</sup>١) رسالة مالنوس (ميادىء الكان الصادرة) عام ١٧٩٨ ،

هذا فضلا عن أن التحديك التي تواجه المسلمين والعرب اليوم تحتاج مثيم الى حشد قوى لمقاومة الاحجال . وقد اثبت عديد من الباحثين المثقفين أمثال لوركينز وهانس وكولين كلارك وكول من أقطاب الاقتصاد في الغرب ، أن الزيادة المضطردة في السكان ما لاغنى عنه للحافظة على التقدم والتوسع في طاب المنتجات حتى لا ينجم قرن الكساد في الاقتصاء المتقدم .

ويشير الباحثون الى أن زيادة عدد السكان فى العالم الثانى فى آسيا وأفريقيا إنما يترب عليه نتائج هامة . واذ لا مكان بعد ذلك لبقار شعوب الشرق محكومة مغلوبة على أمرها ، بعد تدريها على الآلات المسكانيسكية وتصلعها فى العارم الفنية، بل سيكون من النتيجة اللازمة لهذه البحشة بسائق الفطرة أن تفقد سيادة الغرب على الشرق آخر أيام حياتها وأن تبرز القيادة العالمية فى أماكن زيادة السكان ولها فى الوقت نفسه خبرة فنية و تكتيكية حرية

### يقول ميك كارل الباحث الاقتصادى :

و إن أهل الشرق سوف لا يلبئون إلا قليلا حتى يطلعوا على حقيقة ما يراه بهم ، ثم لا ينتفرونه لاهل الغرب لأنه استمار من نوع جديد يهدف الى دفع الآمم غير المتقدمة ولاسيا الآمم السوداء المحريد من الذل والحسف حتى تشكن الآمم البيضاء من الاحتفاظ بسيادتها . وان القوة الغالبة لا تسكون في المستقبل الالليسلاد التي تتمتع بريادة السكان وتتحلى في نفس الوقت بالعلوم الفتية .

ويشير السلامة علال الفاسى فى بحث مستفيض عن الوالدية : الى أهمية أساسية هى , أن أكبر الحلمل أن تدرس هـذه الحركة منفصلة عن سياقها السياسى والتاريخى ، . , فإذا أضغنا الى هذا الحفط الصهيوتية لإجلاء النرب عن الشرق الأوسط وتهجير أكبر عدد ممكن من اليهود الهه وخلق حركات وقد دعت الشريعة الإسلامية إلى إعداد القوى التي تحافظ على الكيان ومواجهة التحديات الحارجية وتقديم عدد من أبناء المسلمين العمل على صفوف خط النار والجهاد وحماية الثغور بما يفرض الحقوف والحذر على خصومهم من غزوهم .

### (11)

# الإسلام ووحدة الجنس البشرى

د جاء الإسلام العيف يعلن الأخوة الإنسانية ويبشر بالدعوة إلى العالمية ويبطل كل عصبية فقد قرر وحدة الجلس والسب البشر جيماً وقالناس لادم ولا فضل لعربي على جميع ولا لاسود على أحر إلا بالتقوى ، وحكمة التقسيم إلى شعوب وقبائل إغا هي الدارف لا التخالف والدارف لا التخالف والفاصل بالتقوى والاعمال الصالحة التي تمود بالحير على الجمع ع والاقراد والله رب الجمع يرقب هذه الاخوة ومرعاها ويطالب عباده جيماً بتقيرها ورعايتها ويطالب عباده جيماً بتقيرها ورعايتها ويقلم ورعقوق والدين في جيان القرآن الكريم هذه المعانى جيماً في بالناس ووضوح فيقول : و يا أيما الناس اتقوا ربكم الذي خلقك من نفس واحدة وخلق منها زوجها وبك منها رجالا كثيراً ونساء وانقوا الله الذي تشارع من ذكر وأثني وجعلنا كم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عندالله خلفنا كم من ذكر وأثني وجعلنا كم شعوباً وقبائل لتعارفوا إن أكرمكم عندالله

<sup>(</sup>١) فاتمة سورة النساء .

أثقا كم إن الله عليم خبر (1) ، ويقول الني محد صلى الله عليه وسلم في خطبة الوداع : وإن الله قد أذهب عنكم عبة الجاهلية و تعظمها بالآباء والآجداد : الناس لآدم وآدم من تراب ، لافضل لعربي على عجمى ولا لاسود على أحمر إلا بالتقوى ، ويقول : وليس منا من ها إلى صحيبة ، وليس منا من هاتل على عصيبة ، وبهذا التقرير قضى الإسلام تماماً على التصحب للأجناس أو الآلوان في الوقت الذي لا ترال فيه الآمم للتحضرة من أوربا وأمريكا تقيم كل وزن لذلك، وتخصص أماكن يغناها البيد ومحرم منها السود حتى في معابد الله ، وتضع القوائم الطويلة للتفريق بين الأجناس الآرية والسامية وتدعى كل أمة أن جلسها فوق الجيم (1).

#### (17)

لله كانت العنصرية من أرز الركار التي انخذها الفكر البشري أداقلمارضة الفكر الإنساقي وهي و عملة قديمة عرفتها الحسنارة الرومانية والفكر البوناني وكانت مصدراً أساسياً من مصادر انهارهما ثم حملت الحصارة الفريية نبس النظرية: نظرية نفور الاجتمال على نفس المقاهم والاسس التي الماليسلام وإن كانت قد نمها بصورة أشد قوة وعنفاً ، أما الإسلام فقد قرر وحدة المحلس البشرى ، وأقام الوحدة على أساس الفكر لا على أساس الدم ولقد اعتبر الاختلافات في الصفات الجسمية من شكل الجمعة أو الوجه والايدى أو غيرها اجتلافات في الصفات الجسمية من شكل الجمعة أو الوجه والاوطان اختلافات يسيرة لاتحول دون الحقيقية الاساسية وهوأن الإنسان البشرى في كل زمان ومكان وعصر ويئة هو الإنسان بتركيه الكامل: دوحاً ونضاً وعقلا وجساً وإن محاولة أخذ الإنسان بتركيه الكامل: دوحاً

<sup>(</sup>١). سورة الحجرات الآية ١٣ ،

<sup>(</sup>٢) ماحب الثهاب (وبيم الأول ١٣٦٧) ،

العوانب دون النظرية الكلية لا يحقق صدق الحكم عليه وقد قرر الإسلام وحدة الجدس البيرى أساساً للتعلمل حتى لايستملي مذهب من مذاهب الألوان أو الآنساب والآديان ، وفي نطاق الإسسلام أقام الإسلام وحدة العقيدة والفكر بديلا عن نظام القبيلة وربط المجتمع الإسلامي بين الفارسي والرومي والحبثي والعربي جميعة أماة واحدة من دون الناس ، ، وكشف رسول الإسلام عن حقيقة أساسية في هذا النطاق هي : «من تكلم العربية فهو عربي، وبذلك أصبحت العربية هي مصدو وحدة الفكر وقد اتجه الفكر الإسلامي هذا الانجاء وحمة فأفر الفقه الإسلامي كفاتة الانجميي للعربية فصار المسلمون في الأفعال المفتوحة واختلطوا أوامتزجوا امتزاجاً كايأولا كذلك فعل الرومان أو المستعرون في العصر الحديث .

ومن مفهوم القرآن في نفى العنصرية نفياً صريحاً واهترافه بوحدة الإنسانية وبأنه لا تفاصل بين الناس إلا بالقوى والعمل . وأنه لانفرقة بين الناس بسبب أجناسهم أو الوالهم أو أنساجم إنجه التاريخ الإسلامي وجهة واضحه عمقت هذا المفهوم وأكدته . فقارب الآجناس الإسلامية وتداخلت بالزواج المختلط أو التوليد حيث أقبل الحلفاء والعرب على التزوج بغيد العربيات من فارسيات وروميات وصقليات وصيليات وهنديات . ونشأ عن هذا الاختلاط جيل جديد من المولودين يحوى عن طريق الورانة خصائص الاجناس المختلطة التي ولدته من جماينة وعقلية وأصبحت الدولة الإسلامية وكأنها وطن لامة واحدة .

وقد كان , هذا الاتحاد هو مصدر تلك العهضة العلية التي اعتدت من قيام الدولة العباسية إلىنهاية القرن الرابع الهجرى ،وهى مضة عامة شملت كانواحى التضكير الإنساني من فقه وحديث ولفة وأهب وفلسفة وطب ورياضيات وتاريخ وجغرافيا وهى إحدى الهضات العلمية المكبرى للعدودة فى تاريخ ألحضارة على الإطلاق و وإنما صارت المصنارة والعلوم الإسلامية إلى هذا المستوى الرفيع بناك الوحدة التي شملت الشعوب الإسلامية وإخلاص المناصر غير العربية الله الله والمنافقة العربية . ولا سيا باللسبة للعائد التي كانوا ينتحلونها من قبل من حياية وجوسية وهذية وغير ذلك ، كا جرتهم النانية والسنة المطهرة ، وقد جره في النهاية هذا الإعجاب بالدير الاسلامي والمنقال الإعجاب بالمرب أنفسهم فهم الذين حلوا إليم هذين المصدرين لإعظم مادة تنذى قلوجه وأذهاتهم فنميرت الحالا عماكانت عليه من قبل فلم يعد الأمن تنفذى قلوجه وأذهاتهم فنميرت الحالا عماكانت عليه من قبل فلم يعد الأمن المساسق على المقد جر هذا الإعجاب كثيراً من الموالى والاعاجم الم انتحال اللسب العربي تشرفاً به وتعظيماً ، بل أن بعض الشعوب غير العربية أخذى تمدر أصولها إلى العرب كا قبل في البرير اذ نسبوهم إلى العرب على قبل في البرير اذ نسبوهم إلى قيس عيلان من الم

(11)

ومن الحق أن نظرية العنصرية قد استخدمت في العالم الإسلامي في مرحلة الاستماد استعالا خطيراً :

(أولا) فقد حل بها بين العرب والمسلدين باسم الاجناس فهى التي أشاعت الاصفراب في العلاقة الصفرية القائمة بين العروبة والإسلام ، وثانياً : بين العرب أنفسهم بالدهوة إلى الإقليمية والوطنية . وإثارة الفروق المتصلة بالواقع المبغر افية وقد طرحت نظرية العنصرية في العالم الإسلامي من أجل : فكرة الراجلة وحل العروة وكان لأساليب التعلم التي أفشاتها الإرساليات والانظمة

 <sup>(</sup>١) واجع المرحوم عبد الحميد العبادى في بحثه التيم عني الاسلام والشكلة الدعمرية.
 ٥١ - ٨٥ .

السياسية والفكرية الوافعة أرّها في اعلاء الإقليمية والقومية الصيفة ؛ فقد وضعت الوطنية المحردة والإقليمية الضعيفة في مواجهة الوحدة وكانت عاملا عاملا في تمزيق تلك الحزام الراجل . ومن ثم غلبت مفاهم الفيديمية في ابنان والاشورية والكفادانية في المرب والاشورية في المغرب والزيمية في أفريقيا أما البدائل الجديدة من الوطنية والقومية فإنيا فيجزت عن أن تحقق شيئاً لانها قالدائم الجديدة من العلمية الروحية والنفسية والاخدة التي مع فق الماري وسداما ، كما قامت بجردة من الشغيدة الله آفية معتمدة على الملاة المحسوسة لاغير وبينا والتقيدة الإسلامية توحى الاعتقاد بالأمل والثقة في الغد ، وبنيا العقيدة الوطنية المجموسة وعالم المعارعة الإلى الحسوس عقاف إذاك ، (١) وقارق بين عبل المحسوس وعمال الإملامية الإملامية الإلى الفكرة الى الفكرة النفس قالة المحسوس وعمال أو القومية الجردة الذي لا ترتبط في حاقات متصلة مع وحدة الفكر ، هذه الفكرة :

(أولا) لا تحول دون الاندماج أو الذوبان فى الغرب، أما وحمدة الفكر فإنها تحول .

( ثانياً ) لا تحول دون انحلال الحلق الى هىمن دُهائم الاَّمْمُ أَمَا وَحَدَّةً الفَكْرُ فَإِمَّا تَعُولُ .

( ثالثاً ) لا تبعث الآمال في غد أحسن وإنما الوحدة الفكرية هي التي تبعث الأمل .

(رابعاً) لا زرع في صدور أهلها هزة النفس والاعباد هلي الله والاستعلاء بالذاتية والكرامة ولكن وحدة الفكر هي التي زرع.

<sup>(</sup>۱) هکیب ارسلان

(علمسا) العقيدة الوطنية المتحررة تفكمايين المسلين من عرى الارتباط ما يفقده قوة لاعوض لهم عنها .

(سادسا) لاتروع الاستمار والنفوذ الأجنى وحده غير الوحدة القائمة على الفكر وهي مايخداها ويعمل جهده للحياولة دون قيامها .

#### (10)

يقول أرنولد توييمي : و إن دعاة النصب العنصرى في تزايد وإذا قسدد لحركتهم هذه أن تطغى فأن ذلك سيؤدى إلى وقوع كارثة عامة .

ثم يعود فيقول: والمقول أن يكون دوح الإسلام هى تلك القوة المدخرة التى قد تقرر مصير تلك المشكلة لصالح النسامح والسلام : ومن هنسا يشكشف بوضوح أصالة مفهوم الإسلام فى مواجهة العنصرية ومعادضها يقول تويلى : د إن انطفاء جذوة النزعات العنصرية بين المسلمين يعتبر ظاهرة من أعظم المنجوات الآخلاقية فى الإسلام .

و فى العالم المعاصر تبدو الحاجة صارخة إلى نشر هذه الفضيلة الإسلامية ومع أن التاريخ يظهر عموما أن الشعور بالمنصرية لم يكن قاعدة عامة بل حالة شائة فى طبيعة العلاقات المتبادلة بين الاجناس البشرية المتنفقة ، فإن من سبئات الحالة الحاضرة أن يكون هذا الشعور بارزاً وبارزاً بشدة لدى الشعوب القوية التى استطاعت أن تقطع لنفسها ـ ولو مؤقتا على الاقل حق الاسد من مدرات الارض منطل التفافس الذى قامت به الدول الغربية فى القرون الارجة الاخيرة ، ا.ه

يولاريب أن النفوذ الإجنبي قد كان له أركبير في تمزيق رايطة الاخوة

الإسلامية التى كانت قاممة قبيل جائحة الاحتلال والإستمار الحديث وأبرز الاخطار قد دكرت على الدولة السأينة بالدات باعتبارها الوحدة الكبرى الدسلمين ومن خلالها أثبرت الدعوة السنمرية على نمو عايمة في العنف والحدة فمن طريق المستشرقين ودعاة ليسوا من الآثر الديائية في العنف والحدة وتقلب الأرض وترد الأثراك المسلمين منذ مئات السنين إلى طوران والى تتلرخ قديم على عايد الزمن . وتمزق الوحدة القائمة تحت ظل الحلافة والدولة المنابئة بين العرب والنرك . ثم ظهرت دعوات إعلام الدعوة ألى الهذا وفا موانس وأندونيسيا وكل المناطق الاسلامية بالدعوة إلى المودة التاريخيسية إلى الإسلام، وقد جاء ذلك بأسماء مختلفة منها الوطنية والقومية الصنيقة ، فلشأت عوامل الصراع والثقرقة وجرت محاولات الفكك التي تحول دون الالتقاء على السلوب واحد من العمل بين جماعة موحدة تربطها وحدة فكر اصيل وعيق الحذور .

غير أن فشل العنصرية فى أوريا نفسها قد فتح الابصار على حقائق كثيرة أهمها :

 ١ – استحالة عودة المسلمين إلى الجذور القديمة قبل الإسلام تحطياً للواقع القريب الذى شكل الذاتية والمزاج على محو من العسير نزعه أو تغييره.

لا كانت الاقليمية والعنصرية القومية ترتبط باللادينية أو تلفى أثر
 الدين في الفكر والمجتمع فإن العالم الإسلامي رفض هذه القاهدة أساساً.

حيت برى أن الإسلام أساس مكين فى الثقافة والتاريخ واللغة والوجود الاجناعى نفسه .

٣ - كان لظهور الصراع في الغرب بين الاعمية والعنصرية ، وبين فسكرة

الشعب في الديمقراطية وفكرة العرق في العنصرية وفكرة الطبقة الماركسية" أثر بعيد في الفكر الاسلامي الحديث فقد عاد الفكر الغربي إلى الدعوة إلى الوحدة عن طريق الفكر، كالدعوة التي يقودها الفكر الليبرالي إلى عالمية الثقافة أو الفكر الماركسي إلى وحدة الطبقة .

كل هذا يكشف عن أصالة الفكر الإسلامي في إيمانه بالوحدة البشرية أصلا قائمة على أساس أن الناس جميعاً من آدم ولافضل لابيض على أسود إلا بالممل . يقول ان خلكان : وإن البشرة الدوداء لا تقلل من شرف النفس الطاهرة ولا تنقص من علم العالم ولا من سمو المفكر ، .

ولا ربب أن الإسلام يؤكد أهمية الإنسان وقيمة الإنسان بصرفالنظر هن لونه ودياته كما يبنى المدالة الاجتماعية على أساس :

- الحرية الكاملة في العبادة .
- المساواة النامة بين جميع الناس.
- المستولية الدائمة والمتبادلة للجتمع .

ولقد أقام الإسلام فكرة الفرد في إطار المجتمع . ولم يذهب مذهب من أعنوا صورة أعطوا الفرد الاهتهام بلا حدود ، كما أنه لم يذهب مذهب من أفنوا صورة الفرد في المجتمع ولحل كان أفراد المجتمع هم نتاجه في نفس الوقت وكلهم تجمعهم دعوة الله فإن وحدة الهندف أمر طبيعي حيث يتم الترابط بين المؤمنين ويتصرفون في أعمالهم تلقائياً ، تصرف رجل واحده . وقد انفرد الإسلام بأن دعى الفرد وكرمه في إطار الجاعة فيا ركز به على ضمير الفرد المسلم وحمله منفرداً مستولية ارتفاء سلم السكمال .

( ولا يزدوازدة وزر أخرى ) – ( كل امرى. بمــاكسب دهين )، ولا ربب أن «البناء الإسلام مصبوب فى لبنات قوية فى تىكويتها الداخل متراجلة فى تجمعها بلا اختلاف ،كما هو شأن الجدار المرصوص ، .

ومستولية الإنسان الفردية هي أساس الإيمان بالجزاء والبعث والآخرة ،

فقد اعتبر الاسلام الانسان صاحب إرادة كاملة ، وعده مسئولاً عن كل فعل من أفعاله وعن كل سكنة من سكناته .

[ ومن يعمل مثقال ذرة خيراً يره ومن يعمل مثقال ذرة شراً يره ] .

وبذلك أقر قانون المستولية الفردية : وأنكر الاسلام مفهوم وحدة الوجود ومفهوم الحطيئة كلاهما لأنه يؤدى إلى نزع هذه المستولية ورأى أن لا يفدى الانسان سوى عمله وليس التضحية من نبي أو رسول وأن خطأ أى إنسان مرتبط به وحده .

#### (1)

ومن ناحية أخرى فإن الاسلام فى نظامه المشكلمل : ديناً ودولة ، وفى تطبيقه لهذا النظام لم يعرف ( الدولة الثيو قراطية ) التى عرفتها أوربا فىالقرون الوسطى هندما سيطرت طبقة من رجال الدين على السياسة العايا .

وهذا مما لا يقره الاسلام أو يعترف به فضلا عن أن الاسلام لا يعترف بنظام الكبانة ولا يقر وجود طبقة عنازة تدعى رجال الدين ولا يعترف بأن هناك طبقة أو شخصاً ما ، يستطيع أن يتميز بنوع من القداسة دون الناس جميعاً . والنظام الاسلامي الاجتماعي نظام عاص يختلف من وجوه عدة عن الانظمة الذي مرفها الفرب ولذلك فالقول بأن الدولة الاسلامية دولة وتيوقر اماية قول باطل ، ذلك أن النظام الاسلامي هو نظام شامل للأمة جمياً يستمد مصاهره الأولى من القرآن الكرم ، ويفسح الطريق إلى الاجتماد في الفروع ، وفيا لم يرد فيه نص ويقوم على إطارات واسعة مرنة ، قادرة على استماب قضايا العصور وأمور البيئات المختلفة ومواجبتها دون أن يكون الاسلام في ذلك معلية لاهواء المجتمعات .

(م ٨ – الأيدلوجيات والفلسفات )

والتشريع الاسلامي لا يقر مذهباً يغرض مفهوماً مادياً خالفاً ، أو روحياً خالصاً ، على المجتمعات ، أو مفهوماً يقدم الاقتصاد على الاخلاق أو المقائد، أو يفترض نسبية الأخلاق أو الهبوط بالانسان إلى تجارب الحيوان أو النسليم بالإباحية المطالقة أو التطار المطلق ، خلاجاً في مفهومه عن ضوابط المستولية الفردية والالتزام الاخلاق . كما أنه يقيم الحركة والتطور من داخل ذارة الثبات .

- ميندي ۾ بليوڙي، ساليارا

## الباثبالرابع

## الفلسفه الاجتاعيه

الفصل الأول : نظرية النفس والجلس (النظرية الجلسية : فرويد ) ( ۲ ) مصادر فرويد

(٣) نظرية الكظم في الإسلام

الفصل الثانى : ( 1 ) نظرية السبية الأخلاقية ( ٢ ) الآخلاق فى ضوء الإسلام

الفصل التاك : (١) الفلسفة الاجتماعية (٢) فلسفة المرأة في الفكر الغربي

الفصل الرابع : فلسفة الآدب المكشوف .

الفصل الخامس: الفلسفة الوجودية .

الفصل السادس: الفلسفة الحيلينية .

الفصل السابع : فلسفة وحدة الحضارة ( أو الحضارة الواحدة ) .

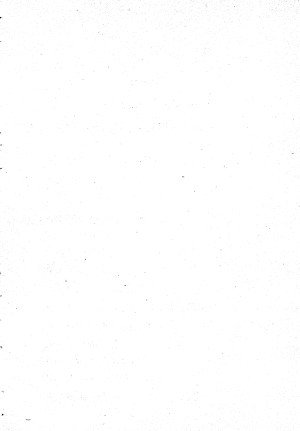
الفصل الثامن : العلسفة الروحية الحديثة .

الفصل التاسع : الثيوصوفية .

الفصل الماشر : الفلسفة البهامية .

الفصل الحادى عشر : فلسفة التربية .

لحق : ضوء من الإسلام .



# *الغُمِيِّ اللأُولُ* نظرَيَّة النَّقُس والجُمَّس النظرية الجنسية (فرويد)

(أولا) مضامين النظرية :

كانت نظريات علم النفس الحديث القائمة على أساس النظرية المسادية بمثابة رد فعل على المفاهيم التي أقامها الفسكر الاوربي المسيحى القائمية على كربح الشهوات والرهبانية وإعترال الحياة وكبت النوازع الفعلوية . بيد أن نظرية فرويد جاوزت هذا إلحد حيث وصلت إلى أقسى حدود التطرف بإنشاذ والجنس، وحده مصدراً لمكل التصرفات والنوازع ، وهو تحول خطير من طرف الجود الذي لا تقبله النفس الإنسانية ولا تقره الفطرة إلى طرف الإياحية الذي رفضته النفس الإنسانية ويجافي الفطرة وهو موقف لم يقر فرويد عليه زميايه أدار ويونج اللذين هارضا إقراره كمديد وحيد والتمسا إلى جواره وسائل أخرى .

ولم تكن المسيحية في مصادرها الأساسية هاملا من هوامل نشر التزمت أو الرهبانية أو دعوة إلى الزهادة جملة ، ولكنها كانت مكلة لدين بني إسرائيل مصححة لإنحرافهم إلى المادية ، غير أن مقاهيمها لم تلبك أن أدخل إليها بعض النظويات الوثنية والفلسفات المعددة ، فدفعت طبيعتها الزبانية السمحة ، إلى الفلوف في إنكار الدنيا ومجافاتها على النحو الذي عارض الفطرة والطبيعة الإنسانية في عاولة قاسية المصنفط على الجمد الإشرى وتحميله ما لا يطبق من الافصراف عن طيبات الحمياة ما له ، إلى نوع من الزهادة والحرمان والتعذيب عن طيبات الحمياة ما أحل له ، إلى نوع من الزهادة والحرمان والتعذيب

وبحافاة فتسواته الطبيعية إلى العامام والزواج، والافضاء عن مطالب الفرائر وإعتبارها وع من الدنس الذي يحرم تلبيته وبالفت في ذلك حتى عدت مثل هذه المجافاة دليل سمو وقرق إلى الله ، وإنها كما إزدادت قوة كانت أقرب إلى منازل القديسين والمقربين وكان من الطبيعي بعد أن عبر الفكر الإسلامي إلى أوربا بمناهيمه الربائية الأصيلة ومقرراته الجارية مع الفطرة، الدافعة إلى مقارفة الحياة والإستجابة الطبيعة الإنسان وغرازه في إطاد من الحكمة ، وفي حدود صوابط تنظم تلك الإستجابة وتجعلها في وضع كريم بعيداً عن الاباحية والزناك طبيعاً أن يهتر الفكري المناهيم وأن يتحرك كان طبيعاً أن يهتر الفكري المناه الطبيعية البشرية ، قد فرضاً قوى عابئة لتحرير نفسه من قيود قاسية تأباها الطبيعية البشرية ، قد فرضاً قوى عابئة وأسرف في دفع الناس إلها ، على نحو يفعد النفس الانسانية ويردي بها

ومن هنا بدأت مفلهم الاسلام في النفس والآخلاق والاجتباع تنفذ إلى الفكر الاوربي وتحطم قبود الجمود وتخلق صراعاً صحماً بين مفاهيم الفطرة ومفاهيم القسر والاعنات .

غير أن إستعلاء النظرية المسادية من بعد وعماواتها السيطرة على كل الفيم والمفاهم فى مختلف المجالات قد مصنت تحت تأثير الغايات التى تجرى إليها إلى تفريغ القيم من مصامينها وإنخاذها وجها واحداً ، وإنكار الوجه الآخر المرتبط به فالتطور هو تطور مطلق لا يقر وجود قوى الثبات .

والحياة مادة لا تقر وجود عالم النيب والفكر حسى يقف عند حدود ما يرى ويسمع ولا يدخل في حسابه الروح أو العاطفة أو البصيرة .

والعقل هو مصدر المعرفة دون أى مصدر آخر من وحى أو غيره والانسان سيدمطلق للكون لا يخضع لأى مقررات

وليس هناك قيود أو ضوابط أو حدود يقف عنها السلوك .

والأخلاق متنيرة رتبط بالجنمات والبينات وهكذا فقد جرى الفكر الشرق شرطاً بعيداً في الحزوج من الفيرد و تعليم الصوابط ، وإمتهان الفيهاني عرفتها البشرية منذ بعيد مستمدة إياما من الآديان والرحى والترحيد والآيان ثم التمس لنفسة طريقاً آخر أخذ به ينبش عن حمريات الوثنيات القديمة وفي مقدمتها الهلينية والمنوصية ويجدد الاساطير والخرافات والاوهام والنسم وأسولة الاعداد وماعرفته المجوسية والفرعونية والبوذية من أضكار ومفاهم لبيمها من جديد في قالب على ويضعها في إطار عقلى ، متخصداً من للحمال والتوابعة عالماً ومنهجا عكمياً .

ومن هناجلت نظرية فرويد في إعلاء الجنس وإعتباره مصدراً أساءياً وواحداً لكل نوازع الانسان وتصرفاته متسقاً مع هذا التحدى الحظير السوادة واجه به الفكر الغربي فيمرحلته الآخرة المسيحية وللدين عامة نتيجة لمفاهيم دخيلة لم تمكن من المسيحية المنزلة اصلاً . وإنما كانت مجموعة من الزيوف إضافتها الفلسفات والمذاهب خلال الأجيال الطويلة .

(7)

تقوم نظرية فرويد على أسس خمسة ا

(أولا) أن الحياة النفسية للانسان ليسب حيوانية فحسب ، ولكتها تنبع كلها من الجنس المسيطر على كل أضال الانسان وأن مرد السلوك الانساني إلى الغريرة الجنسية .

( ثانياً ) إن غزار الانسان هي التي تحكه وتسيطر على نشاطه وأن الجانب المسمى بالروح لا وجود له على الاطلاق

( ثالثاً ) الدين والاخلاق ليسا قيما أصيلة في الحياة البشرية .

(رابعاً ) الكبت ألجنس يصيب النفس بالمقد والاضطرابات ، وأن المرض العصي ينشأ من الامور الجنسية المكبوتة .

(خامساً )القيم العليا فى نظر فرويد كلها خرافة وكذلك دهوات الرسل والانبياء والمصلحين .

ولا ويب أن هذه الآسس الخسة لنظرية فريد إنمــا تمثل معارضة كاملة الفطرة الانسانية .

(٣

وقد اختلف مع فرويد زملائه الذين وضعوا معه نظرية التحليل النفسى ( أدار ويوخ ) فيقطة رد النوازع كلها إلى الجنس وانفصارا عنه .

وتتلخص نظرية أدار فى النقاط الآتية :

أن الدافع هو الرغبة الملحة في التفوق .

أن الغريرة السائدة فى الانسان هى الرغبة فى التفوق والسيادة وليس الحب إلا وسيلة لتحقيق هذه السيادة ، وهناك وسائل أخرى تتحقق بها هذه السيادة أيضاً لا علاقة لما بالحب الجنسى .

وان لكل إنسان قصداً في الحياة وأن لكل إنسان تقريباً نقصاً جسمياً أو اجماعياً هو الذي يدفعه إلى أن يعتاض عنه بكفاية أخرى إذا لم يستطع تصحيحه وأن العواطف لا تسوق الإنسان وإيما الإنسان هو الذي يخترع العواطف .

وهنـد أدار أن الشعور بالنقص أم فى الامراض العميمية من الامور الجنسية الى بالغ فرويد فى خطورتها . فالنعور بالنقص هو مصدر الامراض العصيمية . ويقول أدار: أن حافز توكيد الذات وليس الدافع الجلسى هو القرة السائدة الإيمالية فى الحياة . فهو يتعرض للتثييط من قبل المحيط ، ومن قبل حساسية الفرد الحاصة ، وهكذا يكون هذا الحافز منه كل إنتاج من جهة كا يكون مصدر السلوك المخاطى. وعدم التلاؤم من جهة أخرى"''.

#### (٤)

أما يونج فانه يشكر أن تدكون الليد (الطاقة) جلساً بكليته ، فهو يتبدى مرة في شكل دخة جلسية وأخرى في شكل ميل الى التفوق ، وعنده أن فرويد ميز شكلا واحداً وميز أهار شكلا آخر ، وأن الليد بحد متنفسه الأول عند الطفل في أعمال التغذية ، إن مصد سرور الطفل في الحصول على الغذا. هو الليد، ولكن يجب ألا يوصف بأنه وجلسى، أبدأهم اعتبار أن الدافع الجلس لم يميز نفسه بعد عن المبل الابتدائي للحياة . يقول يونج : كان فرويد رجع سبب وجود العقل الباطن إلى كبت عنويات العقل الواعد فرويد أن يحمد فرويد أن مما لله المنتبعة من صانعة المتاحر الملكونة والجنسية وعند فرويد أن

ويرى يونج أنه لا توجد قاعدة واحدة تصلح للتطبيق في جميع الحـــالات النفـــية .

وأن لسكل نفس بشرية قاعدتها التي يصلح لمعالجتها ولايانتي اثنان فى حالة واحدة وان ظهر النظرة الاولى أن الأعراض بينهما متشاجة والاتوال منهائة وجمله رأى يونج : أن الجنس ليس إلا دافعاً واحداً من دوافع حديدة

<sup>(</sup>١) راجع أبحاث فاخر عاقل ( العربي ) •

وْهَكُذُ الشَّنَانَ آدَّرُ وَيُوخِهُ مَعْ فَرُوبِدُ فَيْ نَطْرِيَةً فَى الْجَسَى ۚ وَوَفَقَّا رَأَيهُ فَى الْعَرِيْرَةُ الْجَلِمَيَةً فَى الطَّهُولَةُ وَعَدْمَةً أَوْدِبُ. فَقَدْ بَشَرَا أَجَلَّمُ الشَّرِيَّةِ ا الجَّلْشَيَةُ النِّذِكَلَةُ حِيثَ أَرْجِعُ لَكُونِ الشَّخْصَيَّةِ وَلَثْنَاهُ الأَكْرِأُضِ الْبَعْلَيَّةُ لِكَ يجرد الرغبة فى القوة ودَافِحُ الإِنسَانُ إِلَى التَّوْيُصِلُ هَنْ تَصْمَى فَي كَيَانَةُ بَاكِنَةً عَلَيْهِ مِن

#### (0)

و هذاك تمفظات اخرى كثيرة على نظرية قرويد ومفهوته البخلس أوردها الكثيرون من العلما. والبعض برى أن نقطة الصفحاء الاستاسية في قرويدكم الم انه أنه أعد من دراسة نفسه و طفواته قاعدة التصميم والوصولة إلى تواثين ما عامة ، وعن حياته ما يتبت أنه كان يتغذل من تعليل أحلامه وهو اجسه ومتاكل صباه كيهودى في الفسا المتصبة صد الهيؤد ما قاعدة كل تصميانه إلى ويرى البعض بأن تعلقه ليس خلق العلاء ، أنه أشبه بمثلي، منه بعالم ،

وهو من غير شك عترع للفرضيات أكثر منه بخرجا لها (وقد وجبعت مده الشبهة إلى مادكس أيضاً ) وقد أكدت الدراسات العليسة أن الدافع المجسى بأتى في مرتبه أدتى من كثير من الدوافع الآخرى : كالدافع إلى الهواء والشراب والطعام .

عَمْ لِينِ أَنِ الدَّافِعَ الجَسِي ضَعْتَعَ الرَّبِيَّةِ بَعَنَى أَنَا لِيَسَطَعُ لَرْبِيَّةِ الْإِنْسَانُ لِـ عَلَى البَّغِيْنَ عِينَامِ يَضَطَّ دَافَعَهِ البَّهِنِينَ وَيَتَّيِّحُ فِيهِنِ وَمَالِكُونَ بَكُونُ وَالْمُفَقَ أَمِراً لِسِ مُمَكِناً غَسِب إِل ضروريا . وقد نظمت مبائل تصريف الشهرة

<sup>(</sup>١) ، من محث لعبد العظيم أنيس

وضوابطها بحيث تستطيع كثير من الوسائل الروحية أو الرياضية أو الشمر أو الموسيق تنظيمها .

(7)

راجع العلما دراى فرويد فى أن القول بأن ضرب الطفل أو إدهاقه تمنا . وراجع العلل أو إدهاقه تمنا . وكدي إلى كراهية الأهل ورددوا هذا الرأى ، وأكدو آ بالبحث الميدانى أن ماطانه فرويد من أن معارضة رغات العلفل فى صغره وعلولة الاهل فى أن يوضوه على النظام وأصول السلوك المتعارف عليه يؤثر أن في تعمرفانه إذا ماكبر . وخرج العلما بعد دراسات طويلة بمارضة هذه الآزاء أو بعدها عن الواقع ، وقد أجرى الدكتور اسكندر توماس عنداً من البحوث بمرفة فريق من الاطباء النفسيين انهى فها إلى وأن نظرية فرويد كم تمكن معلقة .

ويقول العالم، في تقريرهم أنهم درسوا أحوال ( ١٥٨ طفسلا ) فتبين أن الأولاد نشأوا أصحاء مستقيمين بالرغم من القيود العكسية التي فرضت عليهم، ودل ذلك على أن مساك العافل بتأثر بعدد كبير من العوامل وأن مايوصف بالقهر عند فرويد لم يكن له أي أثر في حياتهم ، وقد أقو أحد العالم. الامريكيين بعد دراسات طويلة ضرورة استخدام الضرب كوسيلة لتقويم الطفل .

( V )

إن دعوى فرويد الاساسية هى أن الصاب ( المرض العصبي ) ينشأ عن أمور جنسية طفولية مكبوته قد رد عليها بعض العلما. يأن الامور الجنسية الطفولية المكبوته ليست وقفا على الذين أصيبوا بعصاب فى وقت مانى حياتهم ولكنها موجودة عند كل إنسان و تشكل علملا هاما فى حياته وقد تبين من الدراسات العلمية أن « الكبت ، ليس هو بالصورة العنيفة الذي يصوره بها فرويد . وأن الاديان والاخلاق دعنا إلى كبت الغرائر وضبطها وتوجيها كما دعنا إلى معارضة كل الدوات والشهوات والمحرمات . .

وأن فرويد إنما يقصد باثارته تلك المشاعر المتفجرة الواهمة حول الكبت إلى ممارضة تعاليم الدين والاخلاق التي أقرت منذ القديم سلامة كظم الشعور ومعارضة الشرور ولم تؤيد أيحاث الاطباء والعالم، ماذهب إليه فرويد من امتناع الإنسان عن إشاع الشهوة العلسية أيصبيه بالهستيريا. أو أنه إذا صد هى المرأة فإنه يتحول إلى الام كا جا. في أسطورة أوديب أو إلى حب النفس على نحو ماجا. في أسطورة ( نارسيس ) .

وقد ثبت على التاريخ أن كثيرين لم يحققوا المطلب الجنسى ومعذلك فانهم لم يصابوا بالعصاب أو الهستريا

#### ( A )

من الاعمدة التي قامت عليها نظرية فرويد . مسألة الكبت ، .

وقد قال العلماء أن و الكبت ، أمر عادى عندكل انسان . فنحن نكبت كل حين ، ولا نستطيع أن نطلق وراء كل نروة وتتبعكل رغبة .

ولكن هناك استعدادات خاصة وبنيات ميأة و لكبت مرضى ءولايمكن للكب أن يحدث رجة فى الكيان إلا إذاكان الامر المكبوت جميها وكانت البنية مستعدة .

#### (\*1)

ويقول فلوجل (١) في مواجهة التحول الحطير الذي أحدثه فرويد في مهمة

<sup>(</sup>١) جون كارل فلوجل في كتابه : الانسان والأغلاق والمجتمع -

علم النفس : د إن موقف هلم النفس الآن أشبه بموقف الطبيب شهد مريضاً بين الموت والحياة دون أن يستطيع تشخيص الداء عن غير طريق الحدس والتحدين .

وإن مكتشفات التحليل النفسى ونظرياته في ميدان الغريرة الجلسية ، قد صدمت شعور كثير من الناس ، فدلما النفس يحاولون فهم البواعث التي ترتكز عليها القيم الحقلقية والديلية والجالة وإنهم في خلال المحاولة قد يحطمون هذه اللهيم يعلمون فعلا على عطيمها . فالحذر من النتائج وخاصة ما يتعارض منها مع النظم والعقائد القديمة المقدسة وقيل أن علما النفس قد يكونون هم أنفسهم من المصابين بتلك المقد التي يحلو هم الحديث عنها ولذلك جاءت معظم أحكامهم مشوبة بالهوى قائمة على معرفة مبتسرة .

د وهلم النفس علم مهت مقصورة على وصف حقاتق الحياة المقلية وتصنيفها فجلا شأن له يالقبم ذاتها ء ".

#### (1.)

أثبت العلما. أن ظاهرة , وهدة أوديب , والعقد الآخرى ليست طبيعية المنشأ وأنها ظاهرة الجماعية قد تسكون فى مجتمع وتنعدم فى آخر , وقد أشار مالينونسكى إلى أنه لم يجد لمقدة أوديب أثراً يشير بوجودها فى قبسائل جزر تروبرياند أو جزر الميلانيزياً .

#### (11)

أعلىالعلماخطا افتراض إفرويد أن الانسان فى جوهره حيوان كغيره من الحيوانات أو أن غرائر، وميوله الفطرية وحاجاته العضوية هى الأساس الهادي الصلب لسلوكه فى الحياة . كا أعلن العلماء خطأ محاولة فرويد في إثبات أن الإنسان هيد نزواته
 وغزاره الجلسية أو أن العلل الباطن هو المسيطر الفعال في توجيه الإنسان.

#### (11)

تعددت وجهات النظر التي ترفض افتراض قرويد إن للغريزة الجنسية المائزلة الأولى، وحد تلاميذه من أفتراضه بتسمية هذه الطاقة : « الجيده التي دعاها الطاقة الجلسية فسموها بأسماه مختلفة : منها قوة الحياة ، أو الدافع الحيوى، كاستاها برجون « إرادة القوة ، وأعظهما ووجهت به نظرية فرويد من معارضة: إنّ الحضارة قد عملت بالسمى المنظم على مدى العصور التحديد الغريزة الجنسية وضبطها والإفادة منها .

وقد كشف العلماءين أن هناك غرائز ثلاث أخرى أقوى من الغريزة الجنسية هي البغض والتعدى والتحدى وهي تسبب بتوترها جميع الاضطرابات العقلية في العالم.

#### (17)

أعلن إيفان بافلوف أن البيئة هى المسئول الأول عما يصيب الإنسان من إنجراف نضى أو عقلى . وقال إن نظرية العالم البهودى وفرويد، التي ترجع جميع الإضطرابات النفسية إلى أسس جنسية يحتة : هذه النظرية ايست سوى معول هذام لمقول الشباب ومخدد بميت ايفوس الناس وقداً لهار الدكتور ناتان كلابن الأمريكي هذا في مؤتمر قدمه إلى أكاديمة العلوم الأمريكية .

### ثانیا : مصادر فروید

ما هي المصادر التي اعتمد عليها فرويد في فروضه وبنوماته: ولماذا ركزت الدهايات على آراء فرويد وحده دون غيره. . لمكى فيتكنف فذه الجوانب فينا أن نعرف أن فرويد كان يعيش في التضف النائق من القرن العبس في يعتمع والبساء ويوز التنفيذ التاليم عشر و أواتل القرن العشرين في يحتمع والبساء ويجوز يحتمع مسيحين متهدينة فينا لا يغلفونها (وسكن في منزل واحد أدبعون بسنة ) ويرجل ينها يعلم يعتم المنافز النائم المنافز الم

وقد أشار كثيرون إلى أن يؤودية فرويده كان لها دخل كبير في صيلخة الكثير من نظراته و فرضياته و تعلياته، ذلك لانه كان ينتمى الى أقلية مكروهة بحكم صفاتها المدروقة إلى أقل ما ينسب إليها حب المال والانتفاق والتحصب إليها حب المال والانتفاق والتحصب أمنين الحليمية الفريدة والمنتفية في فرائد أنه المنتفية المنتفية المنتفية أفر المنافعية التحسين، عرفنا من كيف كيف أنه المنافعية أن التحسين، عرفنا من كيف كنيمة أنه المنافعية فرويد نفسها فإنها لانتبت لما يتبديد في من الإنسانية غير أفر ادما المصلية وريد نفسها فإنها لانتبت لما يتبديد في المنتفية فرويد نفسها فإنها النفسية إلى آخر حياته ، كان ينسى الاسماد ونها اسم أحد معارفه المدكود من المنافقة المنافقة في كان ينسى الاسماد ونها المم أحد معارفه المدكود من من ورائه الممارة المنافية الثانية ، وكان ينسى الإسماد ونها المراب العالمية الثانية ، وكان يتمن من من من من من العلمية الثانية ، وكان ينسى الهالمية المنافية ،

<sup>(</sup>١) صديق شيبوب \* محثه عن فرويد ( الرسالة ١٩٤٠) ٠

<sup>(</sup>٢) دكتور فاخي عاقر في محمله عن قرويد. ٢٠ - ١٠٠٠

وكان هرصة للاغماء هل أثر بعض المفاجئات، وكانت مرادة طبعه خلة ملازمة له في علاقاته مع غيره، وكانت لاحلامه وجوء خفية ترمز إلى دلائلها في سريته الباطنة، وكان له ضروب من الفلق تنم على باعث من بواعث الحيرة الممكنومة، وكان أظهر حالاته الحاصة أنه يحارب النشبت بالمفائد والمسادات الحيفية والمادات الحيفية والمادات المحتفظة ولكنه ينتبث بالتفسير الجنبي المفائد والمسادات تشيئاً يربى في حرادة إيماء وشدته على تعصب المنتصب الملاود لذهبه ودينه نقيرة أوله ليونج : عدني أنك ان تنخل يوماً عن الإيمان بالنفسيرات الجنسية غير أن يونج لم يلبث أن ترحرح تفكيره شيئاً فشيئاً عن ذلك الإغراق في المصينة الجنسية التي تحيط بكل طه وتتغلل وراء الأسراد في أعماق كل طوية المصينة الجنسية التي تحيط بكل طعه وتتغلل وراء الأسراد في أعماق كل طوية

(1)

كان إصرار فرويد على توجيه نقده المر وخصومته العنيفة لكل ما يتصل بالفطرة الإنسانية هو مصدر الشجة التي دفعت العالم إلى البحث وراء خلفيات ودوافع نظرياته التي حاول أن بصوغها صياغة علية براقة وخاصة حملته على الاخلاق : حيث قرر في عنف وعناد وأن الاخلاق تنسم بطابع القسوة حتى في صورتها العاذية ، وهي محاولة تضع الإنسان في درجة الحيوان من حيث غرائزه وميوله وحاجاته العضوية .

وقد بلغ ذلك بأقرب الناس إليه إلى الانصراف،عنه : اداروبونيم وفيصر قال تلميذه الآول سلامه موسى عنه : إن ماتعلمناه من فرويد لايمكن أن يسمى علماً ، وإنما أكثره فلسفة وأقلمط ، وقدوجه كلاياون ( العالم النضى المعروف) انتقاداً لآرا. فرويد في التحليل النضى وشبه قالها واتبامه بالبوم لاجم لايرون

<sup>(</sup>١) من نصوس الاستاذ عباس عمود المقاد في كتابه ( يوميات ) .

الا مااشتمل عليه كبوف اللاشعور. ووصف هذا أحدالباستين أصدق وشف حين قال : وهناك الكتاب الذين تملكهم فكرة الجنس و يندفعون فيهما إلى حد بعيد، وهناك اللكتاب المرضى بأعصابهم فيصورون لنا عالها شاذا ليس فيه شيء سليم ، ومن الحق أن فرويد في كتابيه : مستقبل وهم وعلة المدنية حاول أن يضر مهجه في هدم كل القيم والأخلاق من منطلق مادي صرف .

وقد رسم من خلال كتاباته مصورة قائمة للبشرية : حين افترض أن الإنسانية مثلث أباها الأول ليستمنع الأولاد بأمهم فى شهوة وجنس ودنس مسعور ولكن ماكادوا يصنعون ذلك و رون إيام جشة هامدة حتى اعترام النبم على فعلتهم الآتجة . ثم نظروا الآبناء فيا ينهم فوجدوا أن أحداً منهم لن يفوز بأمه وحده ، إلا إذا قتل الآخرين ، ومن ثم نشب معركة عنيفة لائؤدى إلى تحقيق المصلحة المشودة فانفقوا فيا ينهم على أن يتركوا أمهم .. أخ .

وقدكانت هذه إحدى نقاط الضعف في فرويد :. اعتباده على الأسساطير الإغريقية في محاولة تصوير واقع مجتمع بعد خسة آلاف من السنين . وقد أخذ العلماء عليه ذلك وأخذوا عايه أنه كمالم قد أتخذ من دراسة نفسه وطفواته قاعدة التعميم والوصول إلى قوانين عامة .

ووقد هارض يونج مكدوجل نظرية فرويد في المقل الباطن وأثبتا أنه ليس إلا خرافة . وقد نوقش فرويد في مسألة العقل الباطن وعقدة أودب فأنكرهما أخيراً . وان آراء في التحليل النفسي والارواح والرؤيا كانت مثار اضطراب حي في نفسه هو ء .

(٣)

كانت هناك محاولات عليــة فى البحث المقادن تحاول أن تربط فرويد (م ٥ ــ الإيداديات والفاعات) بالهيودية الناودية وأهدافها البعيدة . ولكن هذه المحاولات لم شكن تجه من الدليل المعتمى ؛ ما يؤكد دعواها : غير أنها كانت تجد من دالقر الن ، بايؤكد ذلك : غير أن الوئائق التى تسربت فى السنوات التالية المنصف الثانى من هذا القرن قدكشفت هذه العلاقة وأكدتها .

### وكانت القرينة الاولى لهذه العلاقة ما جا. في بروتوكولات صهيون :

و يحب أن نعمل انتهار الآخلاق في كل مكان فيسهل سيطرتنا . إن و فرويد ، منا وسيظل يعرض العلاقات الجنسية في ضوء الشمس لكى لايبق في نظر الشباب شيء مقدس ويصبح همه الآكبر هو إدواء غرائزه الجنسية وعندتذ تنهار أخلاقه ، . ومن هنا ظهر أن فرويد يهدف في طريق عضلط الصهيونية العالمية إلى القصاء على الدين والا خلاق مكملا حلقة واسعة :

🗙 ماركس في مجال التاريخ والاقتصاد .

× دوركايم في مجال الاجتماع .

× ليني بريل في مجال الآخلاق .

× فرويد في مجال النفس .

وفريد هو الذي قال أن النساص نوع من الشدود وأن الآخلاق تتمم بالقسوة وهو الذي أثار شهة اطلقت كالقديفة : هل الاخلاق تموق التطور أو النهضة أو الحضارة .

وقد صور خلفية أهداف نظرية فرويد عالمًا من كبار العلما. فقال :

و لما كان من أهداف الصهيونية القضاء على النظم الدينية والاخلاقية من
 من أجل السيادة على العالم والسيطرة عليه وتسخيره ، لابد من تخريب العالم
 أولا قبل السيطرة عليه عن طريق الجميات السرية المسهاة الماسونية ، وكذلك

السيطرة على الفكر الغربي واحتوائه وتوجيه إلى أهداف الفكر الصيوثى وتصفيته من مفاهيم المسيحية والقيم الإنسانية وأستغلال الثقافة والحصارة فى تحقيق هذه الاهداف .

ووذلك بمحارنة الآديان جيماً والسكلئكة بنوع خاص والعمل المنظم على بـى روح الإلحاد في العالم .

و وتنظيم جاعة من الناس روضم أحراراً لا محبلون من أحصائهم التناسلية حين يحتمدون في نوادى المراة من أجل هـــذا تتخذ الماسونية من المدنية المسيحية موقفاً عدائياً ، وترى أن المسيحية تقف في وجهاً عائقاً أخلاقياً محول دون نجاح دعوتهم فعندما أرادت الماسونية أن تلقن الصباب في طفولتهم أسس دعوات البحنس والانحلال وتعلمهم بادىء تقديس أعصائهم التناسلية و وفقت أداب المسيحية في وجههم ، صنعوا برجال الدين المسيحين الأعاجيب من قتل وتخويف .

وجملت البهودية العالمية من عقيدة الماسونية خلقاً وأسلوب عمل بهدد
 مجتمعات الدنيا بالدمار الاخلاق ويجولها إلى حياة مرحلية سحيقة من التخلف.

ويقول الاستاذ محمد خليفه التونسي في مقدمة كتابه عن بروتوكولات صبيــون :

ه مهدت الصيونية لاستيعاب الرأى العسسام المسيحى ابتداء من ظهور الكشلكة منذ 60٪ سنة واستخدمت الصهيونية أسلحتها الدعائية في أعقاب حركة الإصلاح الديني بالعالم الغربي الحديث . ووقفتوواد الزعامات العلمية، وورا، عالم الطبيعيات دارون ونقلت مذهبه إلى تشكيل المجتمع الإنساني في طبيعة والحائق ،كما وقفت وراء راى فرويد في نظرية المجنس وورا الدوركم الذي يقول ان توازن نظام الاسرة نظام مصطنع . ووراء نيتشه وهو ينادى بسيادة القوة واللارحمة . وكان همهم السيطرة على الفلسفةوالفكر ، فالاغليه السا-قة من هيئات التدريس من الهود . والعمل على السيطرة على الفكر العالمي عن طريق التعايم والاعلام ، والقضاء هلى كل فكر سليم وزرع الشك والرية للوصول بالفكر البشرى إلى مرحلة الحيرة .

ومن يتابع تاريخ الفلسفة يرى دور اليهود فى ذلك :

ولاحلوا أن نجاح دارون وماركس ونبشه نحن الذين رتبناه
 من قبل،

ومن يتابع تاريخ الفلسفة يرى دور اليهود (واضحاً) فى ذلكفهم يشرون الفلسفات التى تحطم وتدمر القيم الإنسانية .

د وسيجموند فرويد: هذا الرجل أراد أن يحطم احترام الإنسان لنفسه تحطياكاملا، ومن يقرأ فرويد يدرك تماماً أنه ينفذ يخططاً جودياً جباراً حين أراد أن يسم الجنس البشرى بأنه جنس متحلل ينطوى على أسوأ و أخس الرغبات حتى أنه اتهم الجنس بأن الطفل يعشق أمه ، ويريد أن يقتل أباه وبنى فلسفته ومذهبه على هذه القاعدة الرئيسية حتى جعل الناس جميعاً يشكون في كل فضيلة وكل أمر وكل عاطفة رقيقة .

#### (1)

إذا كانت محاولات ربط فرويد والفسكر الدرويدى باليهودية النلودية فى أول أمرها قرائن فانها فى سنوات ما بعد ١٩٤٨ قد أصبحت وحقائق، فقد كشفت كتابات كثيرة بعد ذلك هن هـــــذه الرابعة بأكثر من وثيقة وسند ودليل وبرهان .

من أبرز هؤلاه ودافيد باكان ، الذي كشف من الفكر الفرويدي من

أثار النزاث اليهودى الصيبونى ، عــا كان بداية أساسية لتأكيد هذه الصلة ، ثم جاء كتاب ( ترود واير دوز مارين ) . البقاء اليهودى ، مصوراً للأسلوب التي حاولت به اليهودية الصيبونية احتواء العقل الغربي .

ومن هنا ظهر بوضوح الصلة العضوية بين فكر فرويد وأهداف نظريته وبين المخطط الذى رسمته برو توكولات صهبون

يقول الدكتور صبرى جرجس فى كتابه ( التراث البهـودى الصهيونى والفـكر الفرويدى ) .

و وإذ ختى فرويد ما قد يؤدى إليه مفاهيم النظرية الحديثة من اصطدام بالصورة الى ألفها الناس عن أنفسهم فقد أسرع يعلن عزموضوعيته السكاملة وتجرده من أى ميل أو انحياز دبني أو حضارى ، بل هو خروجاً على أصول الهودية النقليدية ، قد أعلن عن إلحاده وعدم إيمانه بالله والدين ، إمماناً منه في التدليل على موضوعيته وتحرره من جميع المؤثرات الارغبة البحث عن المقيقة والحقيقة وحدها .

. وقد يكون فرويد أراد الموضوعية حقاً ، وليكن مع الافتراض بأنه أرادها ، فإن السؤال الذي يفرض نفسه في هذا المقام هو : هل كان بوسعه أن صفقها ؟

هلكان من الميسور له ، وهو يخطط للانسان شخصية وبرسم له طريق حياته ، أن يتحرر من يهوديته ومن أثر النراث الميهودى الصيبونى الذى كان سائداً على نحو قوى فى البيئة التى نشأ وعاش فيها ، هل كان مستطيعا وهو ينقد الاسس الدينية والاجتماعية والحلقية التى قامت عليها حصارة الفرب وهى التى تسمى أحيانا الحصارة المسيحيسة أن ينسلخ هن القراث الميهودى الصيبونى الذى نضح على الفكر الميهودى فى مختلف العصور . ثم يقول : إن جودية فرويد كانت أقوى بكتير من رغبته فى الموضوعية أو على الآقل قدرته عليها ، لآن حركة التعليل النفسي التي أنشأها إنما استمدت جذورها من التراث البهودى الصيوني . بل إنه يرجو أيضاً أن بين أن المفاهيم الرئيسية لهذه الحركة إنما استقت من نفس النبع الذى استقت منه الحسركة الصيونية طاقبًا وتوجيها . وإن الحركتين سارتا بعد ذلك جناً إلى جنب لكى تصلا آخر الأمر إلى غاية واحدة : الالتقاء بشعب الله المختار على أرض المياد .

ويقول : إن كثيراً من مفاهيم التحليـل النفسى وإن عربت إلى فرويد فى الاعتقاد الشائع فإما هى قىد استمدت منابعاً من الفكر اليهودى الصيوفى . ويقول : أما أنا وقد تجمعت لدى هـنـد الحقائق مركزة غير عنفقة فقد جذب انتباهى حقيقتها الكبرى : تلك هى العلاقة الوثيقة بين فرويد رجـل العلم والتحليل النفسى : القكر العلمى من ناحية وبين التراث اليهودى الصيوفى والصيوفية : العمل السياسى الدينى المنصرى من ناحية أخرى . وهى كما تبدو والصيوفية عاشرى . وهى كما تبدو

ثم قالى: كيف لم يتبه أحسد وقد ناهو همر التحليل الفرويدى سبعين عاماً : كيف لم يتبه أحسد إلى هذا الأمر من قبل . كيف فاتت هدة الملاقة بين الفكر التحليل والفكر الصيونى جميع من شغابم التحليل ثم حاول الإجابة على هذا السؤال فقال : لما بدأت مفاهيم التحليل في اظهو و في أواخر ذلك القرن وأوائل القرن العشرين ، كان الإجابة التدى قدمت فيه إطاراً علمانياً له صورة الموضوعة العلية ، ثم ما لبثت الأبواق الحقية و للقنمة للدعابة اليهودية السيونية أن أحاطت هذا الفكر وصاحبه بهالة من النزاهة الفكرية منعت حتى أعنف معارضته من أن يستربيوا في أصسوله وإن أنكر وامفاهيمه . ومن ثم السوريم انصب النقد لمفاهيم التحليل عليها من حيث إنها مفاهيم «علية ، تفضع ومن ثم السحالية المحرومة علية ، تفضع ومن ثم السحالية المحالية المحرومة علية ، تفضع ومن ثم السحالية عليها من حيث إنها مفاهيم «علية ، تفضع ومن ثم السحالية المتحالية عليها من حيث إنها مفاهيم «علية ، تفضع ومن ثم السحالية المتحالية عليها من حيث إنها مفاهيم «علية ، تفضع ومن ثم السحالية المتحالية عليه المتحالية المتحالية

لقواحد النقاش الموضوعي . وعلى الرغم نما تسربُ من كتابات فرويل وأحجاب فكره من عبارات تسكشف عن يهودية ضيبوتية واضحة النعصب .

وكان خليسةا أن تستثير الربية فيما تخل وراءها ، فقد فات مدلول هدفه السادات الاكثرين من الناس ، حق رفست الصيونية العالمية كل الانتخاالي كانت تستثر وراءها وظهرت واضحة لاخفاء فيها منذ نهاية الحرب العالمية الثانية. ثم يشير الدكتور صعرى جرجس إلى أن هدف الفكر الفرويدى المنبحة أصلا من التراث المهودى الصيوني والمتجه اليها هو ، تقويض الاسس التي تقوم طلها حضارة الغرب ،

ثم يقول إنه إنما أراد أن يكشف حقيسة أساسية هي أن التحليل النفسي الذي يعرفه العالم أجمع ، طلما، ولا شيء غير العلم ، إكشف مفاهيمه الجوهرية كلها رجل واحسد هو فرويد ، إنما هو في مضمونه الحقيق ، داخل الإطاد الهودي الصيوني الممتد مساراً عبر الاجبال ، ثم يشمير الدكتور صبري جرجس إلى حقيقة أخرى هي أن هرول وفرويد كانا صديقان وإعها طالما تلالها في بجال الفكر والعمل ، وإنهما عاشا في عصر واحد .

ومحاول\الكاتب أن يربط بين دور فرويد في مخطط هرترل بما يوحى بأن مخطط فرويد كان حقيقة عنصراً أساسياً في العملية كلها

(0)

لم تكن مدرسة التحليل النفسي هي المدرسة الوحيسة في علم النفس المعاصر . بل هي واحدة من خس مدارس . ( هي مدرسة التأمل البـاطني

<sup>(</sup>١) منطات من ١٠ كمل ١٠ من كتابه : التراث الفرويدي

وللمدسة البلوكية والجشطات (مدرسة الشكل) والمدرسة الفاتية ومديمة التحليل النفسي التحليل النفسي التحليل النفسي فقد ظهر الهجواده ادار ويونج وغيرهم. وهي نظريات متعددة متصاربة تذهب ألى كل بعد من الابعاد: فلماذا هذا الاهتهام البالغ بآراء فرويد و-دها ، ولماذا هذا التركيز عليها وإذاعتها ونشرها مع آنها أبعد الآراء عن الفطرة وأعقدها وادعاها لإثارة الطبائع الإنبانية وإفسادها .

ذلك هو الحدف من المخطط الذي يدفع هذه الآراء ويفرضها على الآداب والفنون والمجتمعات ومناهج الدراسة . ومع ذلك فقد وجدت آراء فرويد معارضة والمنمة ، وكشفت أبحاث العلماء المتخصصين في نفس المبدان إلى أنه يعيق الطبائع ويعارض أبسط بسائط النفوس وغوض بالبشرية،طريقاً مظاراً قاسياً إلى العكموف والمفاوز .

وقد شهده فرويد همذه المعارضة في حياته ثم لم تلبت نظريته مع الزمن أن فقدت لعائبا الحاطف ، وتكشفت الحقائق التي تعارضها سواء عن طريق همليات التجريب والإحصاء ، أو عن طريق العلم نفسه ، ومن أبرز همذه المثل وأن الأطباء الذين اجتمعوا لإحياء ذكرى فرويد في مدينة شيكاغو وعدتهم نحو أربعة آلافي طبيب قد فرجتوا بحملة عنيفة على فرويد ومذهبه يتولاها رجل مسئول عن مركزه العلى والرسمي هو الدكتور برسيفال بيلى مدير معهد النفسيات بولاية الينواز .

وخلاصة حملته أن البقية الباقية من طب فرويد قليلة لا يؤيه لها وإن آترائه لا تعنيف شيئاً إلى القيم الإنسانية لآنه برتد بالإنسانية الى أغوار الباطن . ويهمل جانها المنطق الشاعر ، وانه لم يكن يفهم المرأة ، ولم يكن يتفوق الموسيق ولا يجس جلال العقيدة وانه لمن العجب أن يكون الذكور أرفست جونس تليذه الوحيد من غير اليهود ، (١) .

كما ألقى العالم النفسى (أبيليوت سليتر)عام ١٩٧٠ فى المحاضرة السنوية للجمعية العلية النفسانية فى اندكائرا فى لندن بمثاً كان بمثابة تحول خطير فى نظرة السيكولوجين إلى فرويد ومفاهيمه .

قال : ان النخليل النفسى ليس علماً بل أسطورة (مثيولوجيا) وللدت فى دخم خصب من اللاعلمية ، وهو الرحم الذى رهوعت فيسه كل فروع العلوم .

وأشار الى أن علم الأمراض العقلية ككل العلوم الطبية الآخرى يتعلور كعلم ولكنه سيعيش كفن . ودعا الى لللاحظ الصادةة العلمية للطواهر الحقيقية من أبهل علم نفسانى دقيق مثلها دعا ما يؤثر من قبل الى نبذ الملاحظات الدقيقة التى يمارسها أتباع فرويد في تعليلاتهم للحبول وغير المرث

وهاجم سليتر التحليل النفسى الفرويدى قائلا : أنه سوف لن يكون له مستقبل ولن يكون له مكان حتى في الحلم الذي يرأود العلما. وهو النوصل الى إنصهار جميع علوم الحمياة في هلم وأحد .

وفى الحلقة الدراسية التي نظمتها أكاديمية العلوم فى نيويورك وضمت ١٨ فيلسوفاً استثنت الحلقة علم التحليل النفسى لفرويد من ميدان العلوم

(١) عباس محود العقاد - مايو ١٩٦٥ ( الأخبار ) . .

وكانت وكانت وجهة النظر أن نظرية خلابة كنظرية فرويد برزت قبل نصف قرن ، كان يجب أن تسكون الآن علماً له مكانت وأسسه ، ولكتما لا رال تدعو للنجيل والرئاء لاتها لم تتمد حدود النظرية ، هذا بالإضافة الى هجمات ( ايرنك الشهيرة ) وهجمات (ميداواد ) على الفرويدية ، فإن (دنسور) الذي كان من أتباع فرويد المخلصين خرج مؤخراً بأن التحليل النفسي لا يمكن أن يغتبر علماً وأنه مجرد نشاط استباطى وتأويل

وقال سَيْلِ : ان نظرية فرويد مزقت علما النفس، وان علم الأمراض النفسية يعانى من جرح عميق أحدثه جسم غريب هو نظرية فرويد وهو جسم غريب لسبيين :

الأول : أنه لا يمت للعلم بصلة ،

الشانى : لأن ما يقدمه ويحقه للمريض مختلف عما يحقق العلم الطبي في أى فرع من فروعه ، فازالة هـــــذا الجسم الغريب كفيل باندمال جرح العلوم النفسية .

وبالجلة فاننا مع الاستاذ فخرى النباغ الذي استعرض هذه الآراء فيعقاله : الغرويدية وهل قاربت الزوال : حيث يقوله :

من كل ما تقدم زى أن ما يؤخذ على نظرية فرويد هو أنها غير هلية ، ولم تخضع نفسها بما فيه الكفاية التحليل والإحصاء والمقارنة ، وانها أحدثت الغرقة والنزاع من هلما النفس وانها أشبه بأسطورة وعقيدة ذات تقاليد صارمة ينصاع لها المؤمنون والاتباع والمالجون على طريقتها .

وقد اهترف فرويد فى مناسبات هديدة أنه لم يكمل البحث ولم يدع أن ظريته كاملة مكيفة بذاتها . لا ومن الطبيعى ألا تترقع بقاء نظرية أسطورية خرافية كما قال مهاجموها طُلِلة هذه السنين دون تصدع أو إنحدار أو تدهور .

(1)

### ثالثاً : نظرية الكظم في الاسلام

تحاول نظرية فرويد فى عام النفس أن تصور و الكظم ، بأنه أخطر الامراض النفسية التى يتعرض لها الانسان والتى تؤدى به إلى أمراض النورستانيا والجنون وبجيط فرويد هذه القضية بتبويل كبير وبعزو إليها عاوف كثيرة من وراء الوصول إلى القول بإطلاق الغرار وإطلاق القرية من جميع قبود التوجيه والعقوبة والزجر والتخويف .

وهدف فرويد واضح ومعروف وقد تحققت نتائجه في ظاهرة التغريط الواضحة التي تأثر بها كمير من الاسر والآباء في مواجبة الابساء خوفاً من خطر غير محقق وقد اطلق فرويد على الكظم اصطلاح والكبت ، وقد دعا الاسلام إلى الكظم ولكنه لم يعرف الكبت بمفهوم فرويد ذلك أن الكبت نفسه مصاد لشكرة الاسلام عن الانسان جلة ، فالاسلام يعترف بالانسان على مقيقة ، ويعترف بغراره ورغباته ولا يحرمه من تحقيقها ولكته ينظمها على تحو عفظ للانسان وجوده ويحول بينه وبين أن يقتل نفسه أو يقتحم حق غيره .

وإذا كانت رغائب الانسان هى لذة الطعام ولذة الجنس ولذة البغساء وغراره ولا تعدو هذا فإن الاسلام قد قبل هذا وأقره ووضع له الضوابط والمعابير وأباح له النحرك من داخلها ، ولذلك فليس فى الاسلام ، كبت، يجى. من ناحية ، وإنما جدالكبت فى نظرية النفس الحديثة وفى رأى فلاسفة الغرب مصدر الفكر المسيحى الأوربي الذى كان مسيطراً على المجتمع الغربي والذى آزرته مفاهيم حادة لا تقبل المعارضة أو المناقشة أو الحزوج عنها ؛ تلك هى مفاهيم الرهبانية والعزوف عن الطعام والجنس والبقاء .

وقد حملت حقاق التاريخ صوراً غربية غاية الغرابة في سريان هذا النياد واستشرافه وإتساعه حتى أصبح ظاهرة خطرة غاية المخطورة ، على المجتمع كله غير أن النظرة العقلية والعلمية لم تلبث أن واجهت هذا الانجماه واكتشفت أنه ليس من الفطرة أو ما تتقبله النفس الانسانية .

ومن هناكان الهجوم عليه ومعارضته، بعد أن القيت إلىالفكر الأوربي حقائق الاسلام ومفاهيمه، فلقد دفهم الاسلام حقيقة السكائن البشري ولم يطلب منه ما هو فوق سنطاع طبيعته وتسكويته الخلق، بل دعاء إلى ترويض الوحش السكامن فيه ، ومن هنا كانت دعوة الاسلام إلى السكظم .

ولما كانت النفس الانسانية قادرة على أن تدافع أهوائها وأن ترد بعض رغائبها من خلال إيمانها بالله وخشيته ومن خلال إيمانها بالمسئولية والمحائسة والالزام الآخلاق، وتقدير الجزاء الآخر في يوم البعث والحساب فإن الاسلام يلقنها دائماً إلى هذا ويدعوها إلى أن تتحقق من غلواء إندقاعها وراء مطاسها.

وبرى الباحثون أن لتهذيب طبيعة النكائن الانساني طريقين :

إحدهما دكبت نوازعه، وهو ما عرفته الفلسفة المسيحية الأوربية أو إعطاء هذه النوازع فرصة المارسة مع تمكينها من الفضيلة وإشرابها إياها وهو ما طبقه الاسلام<sup>(۱۷)</sup>.

الانسان بين المادية والاسلام ...

<sup>(</sup>٢) يتمرف نفس المصادر ٠

(Y)

وحين دعا الأسلام إلا الزواج إنما كان يعنع الأساس المكين لصنبط الفريزة الجدية والحسساولة ينها وبين الكبت، فهو الأسلوب الواقعى في مواجهة طبيعة الانسان وغرائره على نحو منظم نق . بما يحقق دفعة العسد المتجددة، ويرفع النفس الانسانية عن البحث حول تصريف الطاقة بأسلوب أو بآخر عا لا يرقى إلى مستوى الزواج .

ولقد وفض الاسلام في صراحة أسلوب إخماد شهوة الجسد ، أو القضاء عليها وضرب الرسول المثل بفسه فقال أنه ينام وياكل ويتزوج اللساء وأنه بسلوكه هذا يرسم للسلين الصورة المدارضة لمكل مفهوم الانتظاع أو الرهبانية أو الزهادة التي تعناد الطبيعية البشرية والتي توجد مقاومتها والصراع ، أو المكبت وما ذهبت إليه الفلسفة المسيحية في هذا المجال لم يكن هو الدين الحق المذل ، وإنما كان النفسير البشرى والتحول التي طرأ على المفاهيم فنقلها من النشرية .

وأن نظرة الاسلام إلى النفس البشرية عى النظرة الترسنيق مع الطبعة البشرية وتسايرها ، والاسلام يعترف بالكائن البشرى كما هو بنوازه ومبوله الفطرية ولكنه جذبها ويعتم لها الحدود فى الدائرة التي تحقق مصالح المجتمع ومصالح الفرد ، ثم مو يطلب من النفوس أن تتساعى وتدفع ولا يفرض ذلك فرضاً بل يفرض إلى الحد الادلى الذى لا تصلح الحياة بدونه ويترك المجال بعد ذلك للسعو والتطبير قطوعاً لا فرضاً ما " .

والاسلام على هذا النحو لا يتعرض لمفهوم الكبت التي تفرضه الرهبائية

٠ (١) الأس الصدر ٠

أو هدم إباحة الطلاق ، أو قع الجسد وقهر الشهوات على نحو لا تقبله النفس البشرية ولا تستريح إليه .

والمسلم حين يعترف بالطاقة الجنسية يتحرر من الكبت ، ولكنه حين يكتلما لظرف أو لآخر فانه لا يتعرض لخطرها ، وقد دعا الاسلام إلى الكفام في حالات عدم القدرة على الزواج ، أو غيرها ، ولقد أثبت العلم الحديث أن هذه الطاقة - مخلاف طاقة الطعام - يمكن تأجيلها و يمكن صرف النظر عنها ، فترة ما أو طبلة الحياة ، ولقد دعا الاسلام إلى احتال الكفام بالاهلاه والتسلى ، وفي مقدمة الإعلاه السوم ، فالاسلام يقرر حقيقة وجود الطاقة ، ويقرر قدرة الانسان على تأجيلها حتى تتاح له الظروف الملائمة ، وينقر إلى إطلاق الطاقة إلى غيرالها بالدي السلام الدي هو الزواج - حمل عربم، وعناف لحدود الله ومن ثم فإن الإعان قادر على أن يكسب المسلم السبر عليه والكفلم عنه .

ولا تكون العاقة رجس من عمل الديطان إلا في حالة الحروج بها عن الاسلوبالصحيح الذى قرره الاسلام، إلى أسلوبآخر يخرج عن حدود اقد

وحيث يؤمن الانسأأن فى عملق نفسه أن هذه الطاقة حقيقة وأن كظمها مستطاع وطبيعى فإنه لا يحس بمقدة ما أو بخطر ما . وحين يعترف الاسلام بواقع النفس البشرية وطبيعتها يفسح لها المجال الحقيق للحركة ، عن الطريق المشروع ، وليست تلك الصوافظة على التفس وعلى العرض وعلى المجتمع نفسه من اصطرابه محظر ما حق له أثره البعد فى تسكوين الافراد وتشكيل المجتمعات وهو الزنا الذي حرمه الاسلام تحريماً قاطعاً ولم يحسل فى أى نص من صوصه أى بادرة إلى تقبله ، وشأنه فى شك شأن الريا فى المعاملات الاقتصادية .

وقد نظر الاسلام في هذه المحرمات والصوابط إلى مصالح الفرد من حيث

هو قرد له طابعه الاصيل في المحافظة على كيانه وأن نظرة إلى المجتمعات التي تهاوت تحت تأثير خطأ التحريم والمنع ، وخطأ الإباحة والإنطلاق لشكشف بوضوح حمق دأسلوب الإسلام ، ومنهجه في بناء للجنعع السليم القادر على الحياة ومنالبة التحديات والاستعلاء على مقاهيم الحيوان في نفس الوقت الذي يستعلى فيه على مفاهيم الزهادة والرجانية.

ولقد حرص الاسلام بهذا التنظيم وهذه العنوابط على حماية الجسم الإنساق من التدمير الذي يحيى. ينتيجة الإندفاع ورا. الاشباع الدائم ، وقتح باب التغريغ للطاقة الحيوية ، فهى فى إطلاقها والاسراف فىإنفاقها تفسد العقل و تجمل الفرد عرصة للانهار ثم هى فى نفس الوقت تعافظ على كيان للجنمع وتماسكة وقدرته على مغالبة الأحداث .

ولا شك أن لشهوة الجنس ناية هى تجدد المجتمعات بالنسل وليست هى غاية فى ذاتها ، وحفظ النوع البشرى . ومن هنا كانت عملية الكظم والاهلاء والضبط التي تحفظ الفرة كيانه وللجنع بقائه .

the second and programme

# الفص<u>ل الشاني</u> نظرية النسية الأخلاقية

. تطود تنالفلسقة الاخلاقية في الفكر الغربي والمجتمع الاوربي على مرحلتين كمبغرتين:

المرحمة الآولى: مرحمة الحروج من الفكر المسيحى الآوربي إلى مفاهيم العلم : وذلك بخلق ذاتية عاصة للأخلاق مستمدة من العقل والحبيساة لا من الدين .

المرحلة الثانية : مرحلة الحزوج من كل القيم والمفاهيم الثابتة الفطرية الإنسانية الطابع إلى التحرد الأحلاق المختصات والعصور من ناحية التعاور والتغير وعدم النبات وقد بدأت الدعوة بفصل الاخلاق عن الدين بعد أن تعرض الدين في الغرب إلى حلات عصية. وبعد مرت بها أوربا منذ عصر النهضة ولقد كان للأخلاق السلية التي هرضتها أوربا من بها أوربا منذ عصر النهضة ولقد كان للأخلاق السلية التي هرضتها أوربا عن المسيحة (منفصلة من أصولها وجنورها) أثرها في المفاور والكبوف ، كان لهذه الأخلاق أرها في در الفعل الحقيراالذي بدأ بصيحة نيشه، بالمنتورة ولا المودة لاخلاق أرها في در الفعل الحقيراالذي بدأ بصيحة نيشه، بالمنتورة ودكايم وفرويد وسارتر في أن الاخلاق ليستغطرة وأنها في أقل صورها قاحية .

وأنها مسألة نسبية تتشكل فى كل عصر وأمه من خلال الظروف والعوامل الإجماعية، وهذا هو قد ردالفعل ، وقة الإنحراف. وقدماجم الفكر الغربي ألى الفكر المادى أن تطوره من الفكر المادى الحالم المادى الخالص ] كل القيم التي هرفتها الأديان جريا وراء الحروج من قيود الاديان تحت صفط عوامل متعددة أهمها السيطرة الربوية وما يتبعها من محاولات لتعريز أسبابه من حيث أن الأخلاق هى أكبر عوامل معارضته أو القعتاء همل الحاجة إلها.

ومن هنا فقد كان على البهودية التلودية دفع المجتمعات في طريق الربا بدفعها إلى الأهوا. والاسراف والترف والحرب وكابسا من ممارضات الآخلاق .

ثم جاءت مرحلة أعلاء حيوانية الإنسان ومادية البشر .

فكانت تلك النظريات المتشابكة التي حصرت الفكر الغربي في إطار لايفلت منه : مادية العبش ، ونسبية الآخلاق ، وإعلاء الجلس ، وسيطرة العنصرية .

#### ( T)

أن الآخلاق التي أقامتها المسيحة في الغرب وتشكلت في اطار الفكر الغربي كانت قاصرة عن أن تمنح الناس القدرة على مقارفة الحياة ، لسلبيتها ومعارضتها لاقتحام الحياة والعمل والكشف عن مقدراتها وثرواتها ، وهذا هو الجانب الذى دخل على الدين من الفلسفات القديمة الوثنية والجبرية ، غير أنه في الوقت نفسه كانت هناك بقابا من المفاهيم الأصيلة التي جا. بها الدين من عند الله

وقد تدافعت هذه القيم والمقاهيم إلى أوربا بعد الاسلام من خلال منافذ أسبانيا وجزيرة قبرص وغيرها، وقد أكسبت هذه المقاهيم ـ لانبعائها من (م٠٠ – الايديولوجان والفلفات) الفطرة ـ تقيلاكان عاملامن عوامل النجاح الذى عرفه المجتمع الأورب فى بجال العمل وحسن التعامل .

ولارب أن النظرة الإيجابية للحياة والانطلاق إلى بحال الكثيف والبحث كان من معطيات الاسلام أساساً غير أن نتائجه إلى تحول إليها من بعد، حين فصل بين الآخلاق والدن، وفصل بين مفاهيم الاسلام فى الآخلاق والعلم وبين الحياة الاجتماعة التى تشكلت على أساس الوثلية الاغريقية، هذا التحول له عوامله وتحدياته التى كانت المسيحية الغربية إحداها وكانت محاولة عصر الننور والفكر البهودى التلودى أبعد الآثر فيه

وهنا بدأت هملية الانحراف بفصل الاخلاق عن أصلها الاصيل بالدين، إلى الارتباط بمفهوم التطور الذي نقلها من مفهوم الثبات ودفعها إلى مفهوم جديد هو قة الحظر الذي واجبته الفلسفة الاخلاقية المعاصرة: تلك هي الدعوى: بأن الاخلاق تختلف باختلاف العصور وأن الحير والشر والطيب والحقيث يقاين ومختلف مع تباين المجتمعات والبيتات. وأن ما يعد أخلاقا في يجتمع لا يعد كذلك باللسبة لمجتمع آخر.

ولا ربب كان أثر الفكر اليونانى الوقى كبيراً فى هذا التحول الذى وأجه المجتمع الأورى والفكر الغربي تحولا من الفكر المسيحى الغربي إلى الفكر الإسلامي، ثم العودة السريعة إلى الفكر الهلينى والاستقرار عنده · وكان لمثلية دارون : والتطور الاجتماعى الذى شكله سينسر وغيزه ، والنظرية الماحية كالما أكبر مصادر هذا التحول الذى استقر على هذه الصورة من اللسبة الاخلاقية التي تحاول أن تفصل مفهوم الاخلاق عن الإنسان

ويتصل هذا المفهوم أساساً بالايدلوجية العهوديا التلمودية التي تعمل على دفع المجتمع البشري إلى الإباحة والكشف واعلاء الحلس . وهذه النظرية في بمحوعها جزء مكمل لنظرية ماركس فى التفسير المادى للتاريخ والإنتاج ومكمل لنظرية فرويد فى التفسير الجلسى للإنسان ومكمل لنظرية العنصريات والاجتاس البشرية ، وكلها تسير فى طريق واحد وتستهدف غاية واحدة .

( )

فى أوائل النهضة وفى ظل التحول فى الفكر الغربى من مفاهيم المسيحية إلى مفاهيم النظرية المادية ، وضعت أول نظرية للأخلاق على أنها دراسة الحديد الإسمى للإنسان .

وجرى والبحث عن مقومات الحنير وشروطه عندالناس باعتبارهم أفرادأ كما جرى البحث عن طبيعةالفضيلة أواللذة ،وتحديد مبادى. الواجب أوالقانون الخلقي، وكان هذا أول تحول من الآخلاق المسيحية إلى الآخلاق العقلية وكان نبشه قد حكم على الاخلاق المسيحية بأنها أخلاق العبيد وأنها من صنع الإنسان. وهنا اتجه الرأي إلى التحررمن علاقة الآخلاق الدين، وإقامة وأخلاق،مستقلة ولم يكن أمام الفكر الغربي إلا اقتباس النظرية الإغريقية الوثلية : وهي فكرة بنا. قواعد الأخلاق على أساس السعادة أو اللذة أو العقل ومع ذلك فقد رأى الفلاسفة أن قوانين|الاخلاق عامة لاتتأثر بحدود الزمانأوالمكان . وقدتوزعت مناهج الفلسفة حول مذهب السعادة ومذهب الواجب ومذهب اللقانة وكلهما مذاهب تفصل الآخلاق عن العقائد . وتقيمها على مفاهيم عقاية محصة فمذهب الواجب الذي يقول به كانت : يقول : اعمل مايجب أن يُكون قانوناً عاماً ، ومذهب السعادة برى أنهدف الآخلاق هوتحقيق السعادةالشخصية : ومذهب اللقانه يرى أنَّ الحسير خير في ذاته والشر شر في ذاته ثم جاء سبنسر فقال أن غريرة حفظ العوع هي أساس الاخلاق وجاء نيشه ليقول بمذهب القوة الذي يعتقد أن الأخلاق اخترهها الضعفاء ليقيدوا بها الأقوياء ·

وكانت هناك الفلسفة الغيرية : التي نقول (عش من أجل غيرك ) وقد

غلب على الفلسفة الأخلاقية في هذه المرحلة مفهوم اليونان: فما قال، افلاطون وسقراط وأرسطو وهو ( لا يخرج عن دائرة السادة التي هي راحة النفس والضمير وسرور الفرد وغيطة الجاعة، ولقد كانات الفلسفة اليونانية في الإخلاق تقوم على أن الحير هم و وسط بين شرى، وأن الأخلاق نظرية وبحجوعة من المبادى. والمثل دون أن يكون هناك إلزام في التطبيق . وجاءت النظرية الفرية تجرد الأخلاق من فكرة الإلزام ثم لم تلبث أن ظهرت دعوة تقول أن الامم فصل الدين على الأخلاق وقيات الفلسفة الغربية على فصل الدين على الأخلاق وقيام أخلاق مستقلة منفصلة وقالت الفلسفة الغربية . أن كل من يعتقد في دين أن يحرد أخلاقياً ، كما أنه ليس من الضروري أن يكون كل ملحد لا أخلاق له .

وكان هـذا التحول خروجاً من مفاهيم الكنيسة التي استقرت في أوربا الف سنة والتي كانت مزيجاً من مبادى. الإغريق والومان والعهـدين القديم والجديد .

(1)

عندما فصل الفكر الغربر الآخلاق عن الدين واستقلت واستمدت مفهومها من العقل وحده بدأ انقسامها في مذهبين أساسيين :

أحدهما بجمل الحمير أمراً مطلقاً لاينغير بتغيير الزمان والمكان والآخر بجعله أمراً فسيماً يختلف اختلاف الظروف القائمة ويرىأصحابالرأى الأول أن الواجب الحملق معروض بحسكم إلعقل لا بدافع العواطف ولذلك فهو واجب على كل إنسان مهما تمكن ظروفه وبرى الآخرون أن خيرية الحير مرهونه بنايته ، فالخير هو ما يؤدى إلى السعادة وإلى اللذة وإلى المنفعة أمم برن من خلال ذلك المثاليون والتجر ببيون : المثاليون يقولون بالواجب وهو عندهم مبدأ عام مطاق يبغنى أن ياتزم به كل إنسان فى كل زمان ومكان أما التجربيون أو الواقعيون فيرونأن الآخلاق نسبية ، تتغير بتغير الزمان والمكان وتختلف باغتلاف الطروف والأحوال ولا تسكون قط غاية فى ذاتها وإنما هى وسائل لتحقيق غايك : هم تحقيق المنافع ودفع المضار ، (١١).

تم جاء تحول خطير : هو قصر الدراسات الآخلاقية على الظواهر الحلقية، 
و ومهمة هذه المدرسة أن تصف هذه المثل وتقرر حالقها دون أن تتجاوز مرحلة 
الوصف التقريرى إلى إصدار أحكام تقويمية كأن تقول هذا خير وذاك شر 
أو حسن وردى. ونحو ذلك عا غرج الباحث من هالى العلم . فهم يرفضون 
البحث فيما يلبغي أن يكون لانه غير كان بالفعل » و وجاء ليني بريار (اليهودي) 
وانتهى إلى فن الآخلاق علماً معيارياً يدرس ما يبغي أن يكون عليه السلوك 
الإنساني وأكد الآخلاق علماً واقعياً وضعياً ومهذا ينصرف من النشريع 
المثالى إلى دراسة الحقائق الحاقية دراسة وضعية تقريرية وبهذا تتلاشي 
المثلل إلى دراسة الحقائي الحاق العملية (٢)

ومن حتى أن يقال أن المنهج الاجتماعى أو المدرسة الاجتماعية قدأحدثت تحولا خطيراً فى مفاهيم الاخلاق، وهو تحول جرى بتوقيت منظم واضع مع دعوات العنصرية والتفسير المادى المتاريخ ونظرية الجلس الفرويدية وكلها نظريات سيطر عليها الفلاسفة الجدد وفلاسفة البزوتوكولات، في مجال التعبير الذى فرضته اليهودية التلودية على الفكر البشرى واحتواء الفكر العربي كله

 <sup>(</sup>١) دُكتورِ توفيق الطويل: المثل الأعلى فى فلسفة الأخلاق

 <sup>(</sup>٢) يُراجم كتاب الفلسفة الحالفية : تشابها وتطورها للدكتور توفيق العاويل .

بْفُلْسَفَة مَتَكَامَلَة في جميع الجوانب : الاقتصاد والاحتماع والتاريخ والنفس و الإخلاق إمستمدة جميعها من النظرية المادية ، ومحاولةوضع الإنسان في صورة النجرية التي تتم على الآجناس غير البشرية(أى الحيوان)مع إعلا. الجنس والمذة والشهوات ومن هنافقد كان منهج الاخلاق في ظل مفاهيم المسيحية، وفي مرحلة فصل الإخلاق عن الدين ، إنما يستهدف السمو بالنفس الإنسانية وإقامة ﴿ أُساوِبٍ ، وأضح وكيان ﴿ ثَابِت ، يفصل بين الحتير والشر ، ويعلى شأن الحتير وإن استمد مفاهيمه من العقل وحده . أما مدرسة المنهج الاجتماعي فقد عمدت إلى ضرب هذه الحلقة الباقية لدفع منظومة الأخلاق إلى الانفراط الكامل. وقد بدأ ذلك حين طرح ( ليني بريل ) اليهودي نظريته في كتابه , الاخلاق وعلم الظواهر الاخلاقية ، فقد هاجم بريل المفهوم القديم للأخلاق وطرح منهجا للفصل بين المعرفة النظرية والتقدرات العلمية . وأعلن أن البحث الجديد للأخلاق يقتصر على دراسة الظواهر الخلقية ومعنى ذلك هوأن يتلاشى مفهوم فلسفة الأخلاق بمعنى التوجيه أو إلقاء الصورعلى الخير و الشر أو إقامة مثل أعلى للمجتمع. وهذا هو أحطر ما عمدت إليه اليهودية التلمودية لتحطيم الاخلاق فيالمجتمعات وقد أشار الياحثون إلىأن هده النظرية قد ووجهت منذ اللحظة الأولى بعواصف من النقد والاستهجان(١٠ فقد وجدوا فيها مساسا بقدسية الأخلاق : وكان رأيهم أن دراسة النظمالاخلاقية بطريقة العلوم الوضعية منشأنهأن يقضى علىماتكنه النفس البشرية من احترام وتقديس لفكرة الا خلاق وكان معني هذا أن علم الا ُخلاق بعد علم النفس قد سقط في متاهات المذاهبالمادية وتحت سيطرتها. ولماكانت غاية الأخلاق . إعلاء القيم التي تسمو على عالم الحس، أي القيم الروحية، وهي د غالباً ما تتعارض مع القيم الحسية ، فإن خضوع مثل هذا العلم للنظرية المادية من شأنه أن يحطمه نهائياً وأن يدفع إلىالتحلل من كما يفسح

<sup>(</sup>١) السيد محمد بدوى : كتابه لمتطور .

المجال وأسماً أمام تبرير الشهوات وأعمال الفرائر · ولقدكان أخطر ما طرحة المنهج الإجهاعي في هذا الصدد هو : نسبية الإخلاق إلى المجتمعات والعصور وعلولة إيماد ميزرات من التاريخ والحفريات وغيرها للقول بأن الآخلاق تختلف بين العصور وبين البيئات ·

ولا رب أن النظرية التي حل لوائما و ليفيريل ، قد مرت في حلقات متعددة ، منها نظرية التطور التي وجبها سبسر المالتطور الاجتماعي ، وعمل على ربط وفكرة الضمير الانتلاق ، بالفكرة العامة التي تسيط على مبدأ التطور وهي فكرة بقاء الأصلح . ووقفاً لهذا التفسير المادى يرون أن التغيرات النافقة ألى الانتلاق المتيرة التي تمود فالدتها على الانتلاق المتربة في المتعدد المتادن وراثية في سلالهم وفاطنمير الانتلاق في نظر أصحاب مذهب التعدد أمن التغيرات التي اعترت الجدر بمحض الصدفة وتأصلت في طريق الووائة ،

ومن ثم فقد جرى تفسير (الضمير الآخلاق) بالرجوع إلى الحالات الجسمية للانسان .

ومن خلالمفهوم يقول : إن الفرائر هي الجذور التي تتفرغ منها الأخلاق وهذه الغرائر وراثية كشكل الجسم سواء بسواء .

ومن هنا فقد أصبحت الآخلاق جبرية ، ووضعة في نفس الوقتُ : يعنى أنها نسبة ( تنظر إلى الإنسانكما هو كان بالفعل لاكما يتصور أن يكون ) . يقول الدكتور : السيد محمد بدوى في معرض تصويرهذه المرحلة دمالبثت هذه السُكُرة الجريئة أن أزعجت كثيراً بن العقول التي رأت فيها اعدار أنحو نق الآخلاق برمها فإما أن يكون الحدير مطلقاً وحسب مايتصورون .

وإما أن يتعدم التمييز بين الحير والشر وليس هناك حل وسط ،

وكان لاريب. وللذاهبالتطورية والييولوجية أكبر الآر في الجنوح...ذا التفكير نحو الفلو والشطط في تفسير النزعة الاخلاقية .

وقد عارض لين ريل القول بأن الطبيعة البشرية هى دائما لاتتغير بتغيير الدان والمكان ، وادعى أن التفكير العلمى الحديث ( وهويقصد بالعلمى هنا الفلسفات المادية) لايقبل أن يكون الإنسان الماصرهوا الإنسان المدين عاصروفى كله تميلا صحيحاً ، ورى العكس من ذلك : أنه إنسان من جدس خاصروفى عصرمعين وهو (أى الكاتب) بذلك يسبح صدالتياد ، وصندالفطرة دون تقدير لاي مفهوم عقلي أو أسلوب على محيح : متجاهلا حقيقة كبرى لاسبيل إلى تماوزها هى وأن جميع أفراد الجدس البشرى توجد معهم صفات نفسية وخلقية عامة وأن الإختلاف بالزيادة والنقصان لايكون إلا في الصفات العرضية أما الصفات الحرصية أما الصفات

وكان من تقيجة ذلك أن أخذت هذه الفلسفة تبرر واقع المجتمعات ، وتعرر الجريمة وترين الشر بصورة الخير ، ويزخرف الإباحة وتحرض على قبو لهـا دون حرج أو خوف .

ولقد عارض الباحون المنصفون والعلماء من غير طائفة الفلسفة المادية وأتباع اليهودية التلمودية خطأ القول : . بنظام خاق لمكل عصر .

<sup>(</sup>۱) قفس الصدر

ولأرب أن الهدف واضح من ورا. هذا النيار : هو هدم الأخلاق الديليةُ ودفع البشرية إلى طريق التحرر نهائياً من كل قيم الحمير والفضيلة والحيا. والغيرية وبذلك تتجه النلسفة الآخلاقية للدرسة الإجتباعية إلى هدم القانون الآخلاق نهائياً واستباحة كل محرم .

ولاريب أن هذا هو نهاية مرحلة بدأت منسنة تحولت نظرية التطور البيولوجية إلى نظرية اجتماعية، فقد استهدفت تحرير الاخلاق من جدورها الدينية . أو إبعادها عما يتصلّ بتعاليم الكنيسة وإقامتها على ما أصطلح على تسميته بالقاعدة المستقلة . ويرى البعض أن التطوريون لم يفعلوا أكثر من استبدال ربعية ، بتبعية فقد استبدلوا علم الحياة باللاهوت كأساس للأخلاق ، وأنذلك كان جريا ورا. صبحة نيتشة في دعوته إلى أخلاق الأقويا. وأخلاق السادة ، في مواجهة ماأطلق عليه و أخلاق العبيد ، غير أن عدداً من علما. التاريخ الطبيعي عارضوا أن يكون . التطور ، مصدرًا للآخلاق وفي مقدمتهم الدكتور ماتيوز الذي قال أنَّه لحَطأً يفضي إلى كارثة أن ندعى أن العلم الطبيعي يستطيع أن يحل مشكلة الأخلاق (وقد تابعه في ذلك العالم أثر كيث) وإذا كانت المسيحية تقول أن هدف وجود الإنسان في هذا العالم وفي الحياة هو تمجيد الله وتأمل حكمته فإن اليهود رجال التطور يقولون : إن كل جماعة انصرفت إلى هَذَا الغرض وحده تلاشت من على ظهر الأرض ومن الطبيعي أن نظرة المسيحية ليست سليمة تماما على الوجه الأصيل لمفهوم الدين الحق وليس تفسير النطوريون اليهود صحيحاً على إطلاقه .

ويشير التطوريون إلى أن مادها إليه القديس أوغسطين من أن هدف الدين ( المسيحية ) هو إقامة مدينة الله وإرساء السلام الدائم ، أن هذا الهدف وقد مضى عليه ألني سنة في عاولة الكنيسة المسيحية فائه لم يتحقق . وبجيب اليهود دعاة التطور : أن القوائين الإنسانية يجب أن تكون ملامة للطبيمة الميشرية وقد عارض العالم أس الأساس في البحث كله هو أن العملم ( أي العلم المادى ) وحده لايستطيع الاجابة على سؤال : لماذا وجد الإنسان عملي ظهر الارض .

وأن الذين يتخذون العلم وحده أسلوبا للمرقة لايستطيعون أن يصلوا إلى شى. فى هذا الصدد ويقول العالم البيولوجى ليونارد دارون ( حفيد دارون الجد) أنى أشعر أن العالم يصبح مشروعا عديم الجدوى إذاكانت جهودنا المضنية لفعل الحتير لاتخنى شيئاً وراءها، أن العالم لايمكن أن يتخذ مرشداً للسلوك وإذاكانت هناك إرادة حرة فلابد أن يكون هناك شى. خارج العلم ،.

(1)

### الأخلاق في ضوء الاسلام

يتطلق مفهوم الأخلاق في الاسلام من قيم ثابتة أساسية ترتبط بالانسان أساساً وهى قيم لاتتنيز في أصولها لانها ترتبط بالنفس الانسانية التي تنطلق من معتقدها في الابمان بالله إلى التقوى و الابمان والعمل، فالاخلاق هى طابسمه السادك كله وبجموع التصرفات في مختلف المجالات، تقوم على المطاء والعفو والسهاحة والرحمة فلا تختلف من جيل إلى جيل أو من عصر إلى عصر أو من يبتة إلى بيئة وإنما تبائل لانها ترتبط بالنفس الانسانية في علاقها بالله:

وليس في مفهوم الاسلام أن تتلور الأخلاق أو تتغير تبماً للأحوال الاقتصادية أو ظروف المجتمعات . وإنما الذي يتغير هي العادات وهنساك تفرقة واضحة وعميقة في الاسلام بين الاخلاقية المرتبطة بالمقيدة وأصولها الثابتة الباقية على مدى الزمن والمرتبطة بالانسان من حيث هو مخلوق من روح ومادة وجسد ونفس ومن حيث هوافعه وأشواقه ، معترفة بكل ما يتصل بغراره ورغباته عوقة لها في إطلار الاخلاق ، وفي دارة وإسعة مرنة تكمل للنفس تأكيد

مطاعما دون أن بجرفها ذلك إلى الاباحة أو التحلل أو يوقفها عند الحرمانُ او الكب

والاسلام أساساً بين النفس الانسانية على الا بمان ومخافه الله ، وعلى السر والتوسط ، ويحول بينها وبين أن تتعدى حقوقها وحرباتها ثم يعقق مطاعها في كل بجالات الرغبة على النحو الذي لايجاوز بها إلى الفساد والتعمير ، وبغيراً أن يحملها على الزهادة أو الحرمان أو المنح أو كراهية الغر أزوالحطالب الجسدية وقل من بحرم زينة الله التي أخرج لهاده والطبيات من الرزق ، قل هي خالصة الذين آمنوا يوم القيامة ، فهو أو لا يعترف بالمطالب المادية أو الغريزية ثم هو ثانيا محققها ويكره أن يتصرف الناس عن تحقيقها بالزهادة فها شمهو ثالثاً يضع لها ضوابط تق الشخصية الانسانية شر التدمير والتحليم ويحول بينها وبين الترف.

ومن هنا فان أزمة ما ما يسمى أزمات القلق أو التمزق لا يمكن أن تقع في نطق من اطال وقع فيه الفكر نطاق منهم الاسلام وتطبيقه الصحيح ومرد الاضطراب التي وقع فيه الفكر الغربي أنه أنفصل عن الدين أساساً ولكنه أنفصل تحت ضغط مفهوم عاطيء أضيف عايم بالزهادة وكراهية الأحاسيس الطبيعية، ثم هو لم يعالج الأحر بالمكتمة ولكنه اندفع إلى طريق أشد عنفا ، حين انتقل من المع المقدس إلى الإماحة المطلقة .

وقد كره الاسلام الرهبة ودها إلى التقوى ، والتقوى إباحة في إطاد الضوابط التي تحفظ النفس الانسانية من التدمير فالإسلام لايكبح الغر إنز ولكنه يضبطها ويجعل من الاسلوب الكريم وهو الزواج منطقاً مفتوحا وإطاداً سليما ولكنه يدعو إلى التركية والترويض والتصميد والسعو بالنفس دون أن يقيمها أو يحطم فيها واحدا من أصول تركيب الإنسان ولاريب أن فكرة تصميد الغرائي على النحوالذي عوقت الفلسفات الحديثة مستفاد من القرآم الله الكريم و ونفس ماسواها فألهمها لجورها وتقواها ، قد أفاح من زكاها وقد عارم من دساها » .

والأخلاق فى الإسلام: لا تنفصل عن العقيدة ، فاذا انفصلت فقدت قيمتها الحقيقية وفقدت محورها الآصيل . وقد جرى بعض الباحين المتابعين للمكر الغربي وراء القــــول بالحاجة إلى الاخلاق دون الحاجة إلى الدين . أو بالأخلاق منفصلة عن الدين وتلك شبهة باطلة وفدت مع المفهوم الغربي الذي أقام أخلاقا وضعية .

أما فى الإسلام فالأخلاق قاسم مشترك على المجتمع والقانون والاقتصاد والاجتماع. وهى ليست أخلاق سعادة كمفهوم الفلسفة اليونانية ولكنها دهوة إلى بلوغ شعادة النفس بالتقوى والجمع بينالعمل للدنيا والتماس الجزاء فى الآخرة ومبار النفس ومبدأ الآخلاق الإسلام قوامه الآمر بالمعروف والنهىءن المنكر وتطهير النفس وأساسه الإرادة والمستولية والجزاء فالآخلاق اختيار وإرادة، وقد أطلق عليها الإسلام: المكسب والاختيار وجعلها مناط التكليف. ومن حرية الاختيار أن يكون العمل الحلق متصفا بالطواعية ويكون صادراً عن إرادة تحب الحير. ويقرر الإسلام إن المقيدة مهما صحت وقويت فيي شيء عديم الفيضاء والمناز عن المعدراً باثبا تنهى عن الفيضاء والمنكر.

ولقدكان الإنسان موضع عناية رسالات السها والكتب المنزلة، ومايقال من أن السكتب السهاوية لم تهتم به لا ينطبق على الإسلام وهو بالتالى لا يمكن الإقرار به لأن واحداً من الكتب السهاوية الاغرى ليس موجوداً على صورته الاصيلة. وإذا كانت الفلسفات قد عنيت بالإنسان، فأنها قد مجزت عن استيماب أمره فهى أما نظرت إليه نظرة مادية صرفة وحاكته إلى تجارب الحيوان والحشرات وإما إنها حاربت أهواه وحاولت أن تدفعه إلى تحطيم صوابطه وقيمه . يقرر العلماء المسلمون أن الأخلاق قواعد ثابتة لايجدها زمان أو مكان لاتخضع لظروف ولا تغيرها أوضاع فجرهرها هو جوهر الكون، وهو أزلى وقاعدة أساسية، بل همالقاعدة الاساسية لنظام|لكون|لكبيرفجوهر الاخلاق في الاسلاماليت غير قابل للتضوع/لاي عامل إقصادي أو اجتماعي أوسياسي.

 وكل عقيدة لا ترتفع بمفهومها الاخلاق إلى المستوى الكونى تسقط
 وتنهار وتعجز عن أن تتولد حضارة تقترب بالإنسان إلى جوهر ألوجود الكون<sup>10</sup>.

د إن الإنسان لا يستطيع إلا عن طريق الاخلاق والأخلاق وحدها أن ينفذ إلى الايمان لهلة ، وبالآحرى أن يربط وجوده بوجود الكون ، ويوفق بين سلوكه وأظام الكون . وإذلك فانكل عقيدة أصيلة ثابتة الجوهر لا يمكن أن تنافى الدين أو تتمارض معه أو تنبذ الايمان لملة .

وقدصور الدكتور أحدقؤ ادالاهواني الآخلاق الاسلامية فقال: إنها أخلاق التصويم بكل ما تحمل التقوى من معان سلبية وايجابية : أى تجنب الحرام والاقبال هل الحلال: والإيثار والقبوى هما لحمة الأخلاق الاسلامية وسداها وأن هذا ثنيء لم يفعل له الذين ألفوا في الاخلاق الاسلامية ، ووازنوا بينها وبين الاخلاق اليونانية أو الاخلاق المسيحية وكلاهما يختلف إختلاقا أساسيا عن الاخلاق الاسلامية .

ذلك أن الأساس الذي تعتمد عليه الأخلاق الأفلاطونية مخلف عن

<sup>(</sup>١) أحبد الديساق.

أساس الاخلاق الاسلامية. فالاخلاق الاسلامية ليست أخلاق سعادة وهي بغية اليونانية ولكنها أخلاق تقوى لانها أخلاق ديلية .

إن المصدر الأساسي للأخلاق الاسلامية هو القرآن والتطبيق العملي هو حياة الرسول .

وأخلاق القرآن أخلاق اجباعية لاأخلاق فردية والقرآن ينظر إلى الفرد فى ضوء مصلحة المجتمع فاذا تضاربت المصلحتان يؤثر الفرد مصلحة المجتمع ويضحى بنفسه فى سيله وأخلاق القرآن أخلاق تقوى .

ويختلف مفهوم الاسلام عن الزهد : ذ**لك لآ**ن الاسلام لم ينه عن الدنيا ولم يطالب الناس بالابتماد عنها و الزهد فيها ولم يحرم زينة الله ·

وليس معنى ضوابط الاسلام الأخلاق أن نفسرها فى إطارات ضيقة تجملها جامدة تحول دون الحركة أو العمل دبل رحبة متسعة حتى تضمن الحرية الشخصية وتحقيق الجهود الفردية التيلو انمحت لصارت حياة الأمم متبائلة جامدة لا روح فيها ولا حياة ،

والقواعد الإخلاقية الاسلامية تقيم حواجر منينة صند الفوضى والظلم والشرعامة ، وتبق مرنة لكى تترك للأجيال المتعاقبة إخيار الصور التي توفق فيها بين المثل الفرآنية الحازمة التي لا تقبل الترازل ، والحالات التي تقدمها الحياة عن طريق التجارب المتوالية ، والأحداث الزمنية المتعاقبة لكى تسمح للأهم تحقيق تطوراتها من أساليب التقدم على أتم ما تكون الحرية الفكرية ، والتعبير عنها بالمبارات التي لا تلائمها دون إهمال أي جانب من جوانب المادي، الاسلامية » .

<sup>(</sup>١) دكتوړ محمد غلاب

وتقوم الاخلاق في الاسلام على أساس و الالتزام الحلقي ، :

والالزام هو معقد بالمسئولية التي تتمثل فى الحساب والجزاء فى الحياة الآخرة ، فاسقاط الالزام الحلق أنما يرتبط أساسا بالدعوة المادية التي تسكر البعث والجزاء والتي ترى أن العياة للدنيا هى نهاية كل حى .

ولذلك فأن الدعاة إلى وحدة الوجود أو الحلول أو الاتحاد أومن يتكرون الغيبات وأهمها اليوم الآخر ، إنما يحاولون هدم القاعدة الاخلاقية الاساسية وهي المسئولية المقرتبة على الالتزام اللخلق في الحياة الدنيا .

يقول الدكتور عمد عبدالله دداز: «الالرام هو العنصر الاساسي أوالمحود الذي تدور حوله المشكلة الاخلاقية. وزوال فكرة الإلزام يقضى على جوهر الحكمة العملية التي تهدف الاخلاق إلى تحقيقها، فأذا عدم الالرام عدمت المسئولية ضاع كل أمل في وضع الحق في نصابه وإقامة أسس العدالة.

و والحنير الاخلاق يتصف بتلك السلطة الملزمة التي يتقيد بها الجميع وبتلك الصرورة التي يشعر بها المرء من وجوب تنفيذ أواس محددة ١١٠٠

( 5

ويقرر القرآن الالتزام الخلق إنطلاقا من قاعدة ثايتة :

إن النفس الانسانية ليست شريرة في أصلها وإن هناك قوى ومواهب إذا استخدمها الانسان وضعته في بمال التركية والسكمال

<sup>(</sup>١) أخلاق القرآن رسالة وكتوراه بالفرنسية عام ١٩٣٦.

(قد أفلح من زكاها وقد عاب من دساها)

وإن النفس الإنسانية قد عرفت في تسكويها الأول معنى الحنير والشر : . ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها » .

وإذا كانت الطبيعة الإنسانية قد تندفع نحو الشر فإن الإنسان قادر من خلال الإيمــــان والتقوى والتطلع إلى رضاء الله وإلى كال الشخصية أن يكبح جماج شهواته. وهناك نداء في أعماقي النفس ينهى ويأمر ، وقوة كامنة هي بمثابة قوة كاشفة .

والقرآن يدعونا إلى أن نون الأمور بميزانها الصحيح قبل أن نحكم على قيمتها ومن خير هذه القوى : قوة الأسوة الحسنة الممثلة فى الرسول صلى انته عليه وسلم دمن يطع الرسول فقد أطاع انته .

وقد أقر الإسلام في هـذا طابع المجاهدة : والنفس اللوامة ، وقتح باب المغفرة للخطأ ، ودعا إلى التسير في الآمر فأذن للنفس بقدر طاقتها، ولم يكلفها إلا وسعها، وقبل منها الحطأ والإضطرار ، النحطأ دون أن يكون متعمداً والاضطرار إذا لم يكن منه بد .

ورى الدكتور دزار أنه إذاكان القانون الآخلاقى عاماً تمين أن تىكون قواهد السلوك التي يفرضها عاينا ثابتة لا تنفير .

والالتزام الاخلاق في الإسلام يقوم على مراعاة حقيقة هامة تختاف عن نظريات الفلاسفة في بنا. قواعـد الاخلاق التي يقيمونها على مبدأ وحيد هو السعادة ( اللذة ) أو العقل . بينها لا يتحقق للأخلاق إيجابيتها إلا أن تقوم على التوفيق بين مثال أعلى يأتينا من مصدر علوى ، وبين الحقيقة الواقعية الى يعينها الناس ، أى بين المشال والواقعى ، وبين المطلق والنسي بحيث يتحقق الفعل الاعلاق الثبات الذى يميز كل قانون عام ، والتنوع الذى بلائم ظروف الحياة ويشمر الإنسان بذاتيته وبحريته في التصرف .

والالنزام الحلق في القرآن يقوم على مراعاة هذه الحقيقة المزدوجة (1) . فالقرآن يقرر : وفاتقوا انه ما استطعم .

أى اعملوا ما يتربى لبكم إنه الاحسن بحسب وحي الماعة .

د ليس في الصينة صفة الأمر الصارم الذي لا يقبل استثناماً ولاتمديلاً، فلا يحدد تحديداً صارماً ولا يترك الحبل على الغارب، ومع ذلك فقيد جمعت بين الاتجامين .

د من هذه السكاب الموجرة يدعونا القرآن إلى توجيه أنظارنا نحو الله وأن نطيع أوامر، وأن نعمل مانى وسعنا للترفيق بين أوامر الله ومقتصات الحقيقة الواقعة . ومن ذلك سيحقق : (١) اتصال الحلقات . . (٢) تحقيق الارتفاع نجو المثال الأعلى مع مراعاة ماتفتضيه الطبيعة الإنسانية . (٣) تحقق الحيضوع الفائون وحرية الإرادة .

د إن ضمير المؤمن لا يسمح له بأن يقوم بأفعال غير مشروعة إلا إذاكان أمام ضرورة لا عيص عنها ، وفى هـذه الحال لا يؤاخذ بما فعل ، كما أن الله يصفح عنه إذا أخطأ عن غير عمد .

وليس هليكم جناح فيها أخطأتم به ولكن ما تعمدت قلوبكم ، هناك
 أشياء لم تفصل تفصيلا واضحاً وفي هذه الحالة قدغطي. في تفسيرها أوتعريفها.

<sup>(</sup>١) الدكتور عمد عبد اقة دراز : أخلاق القرآن .

<sup>(</sup>م ١١ – الإيدلوجيات والفلمقات)

و وهذا الاحمال هو تنبعة طبيعة لانسانيتنا ولحربة الاختبار والتصرف التي منتخاها ، وواجب المؤمن هو أن عماوليق حال الشك أن يتبين بإخلاص ما يتق من أو امر الله ، فإذا أخطأ بعد ذلك فهو ليس بمذب ما دام قد مذل الحميسة الضروري الذي وسمه . وعلى أن الامور إذا اشتهت علينا فن النجر أن تنق الشهات .

. ولما سئل الرسول عن تعريف النبير والثير قال: استفت قلبك واستفت نفسك : البر ما طمئات إليه النفس واطمأن إليه الفلب ، والإثم ما حاك في النفس وتردد في الصدر ، وإن أقتاك الناس وأقوك .

 هـذا هو موقف القرآن من الالتزام النطق : دهوة إلى اتباع القواعد العامة التي أمر الله بها مع ترك حرية التصرف والاختيار للمر. في نطاق التفاصيل التي تعرض لنا تبعاً لتغير ظروف الحياة .

و فلا يدعى القانون الاخلاقي في القرآن أن هناك طريقة وأحدة للتهم القامدة ، وأن هناك طريقة وأحدة للتوفيق القامدة ، وأن هناك طريقة وأحدة للتوفيق يبتهما وبين الدقة والإحكام تتزك أخياناً بعض النفاصيل دون تحديد وهنا يظهر بجال الاجتهاد الشخصي والتقمكير المستجل الحج والاعتباد على ملكة العقل التي أودعها أنعالناس ،

د فالمجهود الفردى واجب في طائل الاخلاق وهو مجمهود مجدده القرآن يدعو إليه .

و (التلاصة أن الفواعد الدامة للآخلاق ليست من صنعا، بلي، أننا فدتا قيناها
 من الشرع الإسمى و نستطيع أن نستنبطها من كتابه الدزيز وسنة رسوله . أما
 الواجبات الخاصة فاننا نكيفها تيماً لظروف حياتنا على شرط ألا نخرج بهاهما
 يرسمه لنا المثال الأعلى وأن نبذل فها العند لتبين وجه الحق ،

ويعرض الدكتور دراز لرأى المدرسة الاجتماعية التي تقول بأن الإنسان الذي يعيش فيجتمع معين لابد أن يعكس المبادى. الأخلاقية والعادات الساهدة في مجتمعه وأن الإنسان يحكم هل الأفعال والتصرفات لامن خلال ضميره فحسب بل من خلال ضمير المجتمع .

ويجيب بأن سمة الاخلاق في الإسلام : . ثبات الاخلاق، القائم الازلى على النجر والثمر ، والعمل العليب والعمل الحديث

## الفص الثالث

### الفلسفة الاجتماعية

إذا كان (فرويد) قد تخصص فى إعلاء العلس ، (كينى بريل) فى معارضة ثبات الآخلاق [ وكلاهما من عشيرة البهودية التلمودية ] فان ثالثاً منهم هو (دوركايم) قد تخصص فى إنسكار نظرية الآسرة والزواج والدين والقول بأنها - أى الثلاثة ـ دخيلة على فطرة الإنسان .

إن الفلسفة البودية التلودية تعرض الني، وصده ; العنصرية والعالمية ، تفسير التاريخ تفسيراً مادياً وتفسيره عن طريق علم النفس ، وتفسره عن طريق العقل الجمى مصاداً للتفسير النفسى . وذلك من أجل إيجاد بلبلة وصراع ومن أجل تقسيم الناس إلى مسكرات تتضارب وتمادى ، حول أشيار خارجة عن الفطرة والعلم والعقل ، وذاهبة في ضباب الفلسفة والصياغة العلمية البراقة !

فهذا بهدم الدين وهذا بهدم الأخلاق وهمذا بهدم الأسرة وهو تطبيق صريح لما جلد فى البروتوكولات : « لقد رتبنا نجاح دارون وماركس ونيشة بالترويج لآرائهم . وأن الآثر الهدام للاخلاق الدى تنشئه علومهم فى الفكر غير اليهودى واضح بكل تأكيد ، ، وإذا كان ماركس قسد ردكل شى، إلى الاقتصاد والإنتاج وجعل الفكر والثقافة والاخلاق انعكاساً لهما ، وجعل أسلوب الإنتاج فى الحياة المادية هو الذى يحددصورة الاجتماع ، فان المدرسة الاجتماعية تردكل شى. إلى المجتمع . وتلفى أثر الفرد إلغاءاً كاملا . ومريخم فإن دوركام تأسيساً على ماوكس وتكميلا اليني بريل ( أحدهما او للآخر) يحاول في منهجه الاجتماعي أن يظرح ثلاث فرضيات ليظريته :

الاولى : أن الدين ليس نطرياً .

. ؛ الثانية : أن الزواج والأسرة ليسا خطرين .

ُ الثالث : أن القواحد الحلقية لا وجود لها في ذاتها ولا هي ثابتة على وضع معين فإنما تأخّذ صورتها من المجتمع الذي توجد منه .

ذلك : أن المجتمع هو الأصل فى كل الظواهر وليس الإنسان ويتلخص ما يذهب إليه إلى : أن بعض العلماء يقول بوجود عاطفة ديليسة قطرية لدى الإنشان وأنه مزود بحد أدنى من الغيرة الجلسية والعربالوالدين وعيمة الابناء وغير ذلك من العواطف . وقد أراد بعضهم تفسير فشأة كل من الدين والزواج والأسرة على هذا النحو .

ولكن: التاريخ يوقفنا على إن هذه النزمات ليست فطرية في الإنسان
 ( ص ١٧٣ - قواعد المنهج في علم الاجتماع ) .

ه ومن هنا [ يرقب دوركايم ] : بأن بحموهة القراهد الحلقية ( الى الاوجود للحاف ذاتها ) ليس من المكن أن تصبح موضوعاً لعم الانحلاق وهو يذهب في هذا إلى تقلقة التناقض مع ما تقول به الاديان والمناهج السلية (الاسيلة الى تقريت في البشرية منذ قرين عن الفردهو أساس المفياة الاجتماعية ويحاول أن يفرض أن الدكس هو الصواب وأن المكس هو المواب وأن المكس المفياة الاجتماعية ويحاول أن يفرض أن الدكس هو المواب وأن المكس المفياة الاجتماعية تفريقاً كاملا : على أساس الاتفسر المفيات الفراهية وتفريقاً كاملا : على أساس الاتفسر الحيات الفراه المفياة الاجتماعية تفريقاً كاملا : على أساس الاتفسر الحيات دوركام الفرد . وهذه عاولة الإرساء قاهدة تعاوض معالفطرة البشرية ولا يجد دوركام

لها من ستاد علمى أو حقل إلا عبادته العابرة والتاريخ، والتاريخ مَادة يُمكن أن باخذ منها كل باحث منا براة مناسباً لوجمة تطره وجمعب الباقي .

( 1)

ورد الاجون المدرسة الاجتاعية إلى (كانت) الفي علول : امتقاداً إلى خصومته الكنيسة الكاثر ليكية أن يوجد و أخلاقاً وضعية ، وبعيدة عن كل فكرة وبيئة أو لاهوتيه ، عالصة من كل مصدر مينا فيزيق بوجاء ( أميل دوركيم) منابعاً له ، ف كتابه عن التربية الاخلاقية حيث أعلن الاستقلال الكامل والفصل التام للاخلاق عند الدين ، وذهب إلى ضرورة التأكيد على أن تكون التربية الاعلاقية ذات صينة ونيوة محصة لا تستند إلى البيانات المنزلة ، وبذلك رفعيت المدرسة الاجتاعية : الاعلاق المعالمة ، ونادت بأخلاق وضعية ونسية ثم خطاً أنصار الفلسفة المادية عامة خطرة حاسمة بعد ذلك عندما أهانوا : بأنه لا عاجة المناس إلى الدين أو إلى الاخلاق ،

(1

واجهت فكرة إحلال طرائفس بديلا لفلسفة الآخلاق معادضة من كثير من الباحثين فقد (١٠ كانت فلسفة الآخلاق تؤمن بأن لسكل فحكرة مسيراً تنتهج فلا ينتهى عند بحره التفكير وإنما يمتد إلى العمل والتفيذ ، فالفسكرة لها شطران من تعقل وسلوك . ولايكون لها أثر خلق حق يقلب إلى هذا السلوك ، ولسكن علم النفس حل في تاريخ الفسكر المديث على علم الآخلاق فحافظ بين شطرى الفسكرة وعالج الإحساس العشيل بحرداً عن العمل وباين بين المقيدة والسلوك ، ووقال الباحثون : إن علم الفس الحديث وضع الإنسان موضع الجنبرية أنام جملة من العوامل ، ودعا إلى الشك في المقيدة فلم يعد لها نفس

ا (١) مكتور أحمد عاك ٠

لايستطيع أن يخلق (مثلا أعلى) لأنه غير قاهد على تثبت قيم الأشياء ، ذلك لأنه علم وصنى يسير في نطاق صيق من التجارب التي تختلف على عقل الإنسان وحسه ﴿ وَوَلَانَهُ هَلَّمْ تَجْرِبِي فَقَدْ عَالِجَ حَالَاتَ ( شَاذَةً أَوْ غَيْرِ شَاذَةً ) مَنْ غَير أن يقم معانير يستطيع المرأ أن يتخذها لنفسه غاية أو سديلًا . وفحيها طغى علم النفس على فلسفة الأخلاق فقد العالم كثيرًا من الغايات الفلسفية التي كان قد استقر على الإيمان بها « واستشرف قادة الفكر لحالة من الشكطاف ينفوسهم حتى أصبحوا يشكون في مبلغ عقائده ثم أنفسهم ، , فقد أصبح الفرد يرى نفسه غير مستقل لانه يتخذ من وجوده في الجاعة ذريعة للنزكية والتعرق، وكان حقيقًا بكل ذلك أن يدفع بالعالم إلى الشك، وأن يزهزع إيمان الناس في سمو المثل الأعلى . . ولم ينفرد علم النفس بين العلوم في إنتاج هذا الجو المتشكك الذي يكاد يعصف بالفكر الحديث فالتاريخ وعلم الأجتماع كلاهما يعاونه في ذلك ولفد تنسكر النازيخ العلمى لفلسفة الحانق وجأفا فكرة السلوك واذودهن تقدير الفرد وحاول أنَّ يقيم قواعد تستمد سلطانها من الجماعة، , وقل منذذلك فيعلم الاجتماع الذي ينكر مستولية الفرد ويلاشها في الإرادة العامة والى تظو من أصول خلقية ، و والحق أنعلم النفسوالتاريخ و الأجتماع كل أولنك علوم تجريبية لاخير فيها إذا حاولنا أنْ نقيم منها ﴿ مثلاً أُعْلَى ۚ فَهِي لَنْ تُرْبِدُ أيماننا على سمو الفكرة ولا عقيدتنا في سيطرة العقل على العمل.

وكلما أمعنا فى دراستنا زادتنا شكاً فى أصول الحلق وفى فلسفة الحيساة فهى نمالج ، ظواهر نفسية واجتماعية واقتصادية ، ولكتمها لا تأتى مجديد فى , قيم الاشياء، ولا تخلق ميزاناً عادلا لحقائق الحلق .

وهي لا تمحننا الإيمان في فكرة من الافكاد .

. لقد أنكر العلما. قوة الحلق في الغرد وقوة الحلق في الجلجة م :.

# (٣)فلسفة المرأة فى الفـكر الغربى

ما هو مفهوم المرأة فى الفكر الغربي . هذا المفهوم الذى قام عليه تعليمها وعملها وحركتها داخل المجتمع والحصارة بما أطلق عليه وتحرير المرأة ، .

إن هذا المفهوم يظهر بوضوح فى التضير النفسى والاجتماعى المذى تشكله المذاهب والفلسفات المفاصرة وهو يتقرر على أسس ثلاث :

(أولا)إن الاسرة ليست هي مفهوم الفطرة ، ولكن الاتصال الحربين الرجل والمرأة هو الفطرة .

( ثَانِياً ) إِنْ إِطْلَاقَ حَرِياتَ الْمُرَاةَ هُو الطَّرِيقَ الصحيح لحركتها في الجمتم

(ثالثاً) إن عمل المرأة هو العامل الاكبر في قدرتها حلى امتلاك إرادتها إذاء الرجل.

(رابعاً) إن المرأة هل قدم المساواة مع الرجل في كل الخصائص ولكن السر في ضعفها هو الحبلولة بينها في العصور الماضية وبين عارسة حرياتها .

( خلساً ) إن من حق المرأة أن تباشر رغبتها هون حاجة إلى الزواج أو الولادة فإن هناك من وسائل الطب ما يمنع الحل.

(سادساً ) للرأة مِجة المجتمع ، ولا يشكل المجتمع إلا باشتراكها فيه ولا ثولد القصة إلا بتحرد للمرأة حيث تولد القضايا والمآسى والأزمات والاحداث .

( سابعاً ) إنــكار الدهوة ذات التبرة العالية إلى العفاف والبكارة وقيسود. البيت وإفسام الحل والولادة لجسد المرأة . ( ثامناً ) عدم التفريق بين امرأة للمجتمع وبين الغانية والرأقصة ، وجعلً الاخيرة تموذجاً للازياء الحديثة وأدوات الزينة نقلدة امرأة للمجتمع .

( تاسماً ) إعلاء شأن العقود المدنية فى الزواج وظهور ظريات الترابط بين الرجل والمرأة بدون.هند مكتوب .

( عاشراً ) ظهور عيادات الأطباء التي تعلن عن إجراء عمليات الإجهاض.

(حادى عشر) ظهور أندية العراة ، وتشاركة الرجال واللساء في الحواض السباحة وظهمور مخالطات شواطى. البحار ومسابقات جمال السيقان والقدود .

( ثانى عشر ) استشرا. أدب الجنسوالادب المكنوف وقسص الإباحة . باعتبارها ظاهرة طبيعية في المجتمع .

( ثالت عشر ) ظهور حق المرأة المستقلة اقتد سادياً فى حق التحرر واختيار الزوج .

( رابع عشر ) الدهوة إلى إجراء تجارب اختيار الزوج قبل/ازواج ويتعلق تمام الزواج بنجاح التجربة ·

( محامس عشر ) ظهور الدهوة إلى حق المرأة فى الإثرار عن طريق التماس الرجل الباحث هن متاع الجسد .

(سادس عشر ) ظهور الدعوة إلى ما يدعى صديق العائمة ، والقول بأن طوال فترة الحياة الزوجية تبدع على الملل وتدعو إلى المبادلات بين ذُوجات الرجال والتنويع وظهور نظرية العليلة إلى جوار الحليلة .

(سابع عثر) إياحة الدور الناصة لآداءالرغية البعنسية وحمايها ووضعها في إلحاد القانون والعرف الاجماعي . (٢)

لارب أن هسذه المفاخ و الاكسس التى تقوم عابها فلسفة المرآة فى الفكر الغوق تعمل صورة لاخطر تمويه يستهدف تدمير الاكسرة وإستعباد المزآة تحت اسم تمرير المرآة - وتشكلت أحداف هذه المنهوة على أيدى القلب فانت الحديثة الى يدات من خلال عصر التنوير وفي ظلال الفلسفة المساسونية ومن خلال مقررات النظرية المادية أصلا .

فإن هذه العلاقة الجديدة المقامة بين الرجل والمراة هي على حساب كرامة المم قاف على حساب كرامة المم أو وعلى حساب الاسرة والديت والأجيال الفادمة . القدكانت النظريات التي قدمها ماركس وفرويد و دوركايم وليني بريل هي الإطار التي شكل هذه المفاهيم، ذلك أن محاولة تصوير الفرد الديثيري بصوية الحيوا أوالقول بأن دوافعه الأولى هي الجملس على النحو الذي طرحفة ويدكانت عاملاتها بي في فلسفة المراة القي صورتها مذاهب الفكر الغروبية المباروبية المنافقة المراة التي على الإنساني بل هي الاداة المبنولة على نحو مائي إطالة بريق من الوهم والمادة وبريق الذهب وتحت اسم الحرية التي لا حدود لها .

ومن هنا استطاعت هذه الفلسفة خلق عقلية جديدة للترأة ، تصورها بصورة القادر على الحياة في المجتمع متجررة بن سلطة الآب و الإيهرة و الاوج اليضاً ومن حيث من الدوة على الإنفاق مادياً على نفسها ومن حيث أنها تجد موارهما التي تقرره للوكها الاجتماعي وعلاقاتها بالرشل في الحياة الاجتماعية ، سواء داخل الاسرة أو خارجها كذلك فأن اختيار موانع الحمل وأدوات الاجماض قد كفلت تأمين الطريق أمام كل الرغبات ومن ثم أصبحت الفئاة قبل الزواج أو بعده فادرة على عارسة كل رغباتها في ظل مناعة طبية مقررة مشروعة تعند أو بعده فادرة على عارسة كل رغباتها في ظل مناعة طبية مقررة مشروعة تعند أو بعده فادرة على عارسة كل رغباتها في ظل مناعة طبية مقررة مشروعة تعند أنها المناعة على الأواج

هم السكارة الآحر إلى مكانه وتحول في نفس الوقت دون حدوث الحل. أو إذائه .

وفى هذا الاطلاق ما فيه من آثار لها تتائبها فى صرف ألرجل عن الزواج أو تراخيه فى تكوين الاسرة أو استعرارها بعد تسكوينها .

ويقرر ول ديورانت مدى الآثار المترتبـــة على هذا الإتجاه الحظير فيقول :

« تمن غادقون في تيار من التغيير سيحملنا بلا رب إلى نهانات محوّمة لا حيلة لنا في إحيازها ، وأى شي. قد يحدث مع هذا الفيضان الجازف من العالمات والتقالد والنظام ، فالآن وقد اخذ البيت في مدننا الكبرى في الاختفاء فقد فقد الزواج القاصر ( المقصور ) هل واحدة جاذبيته الحامة ولا ربب أن زواج المتم سيظفر بتأبيد اكثر فاكر ، حيث لا يحسكون الدسل مقصوراً أم غير مباح ، ومع أن حريتها إلى جاب الرجل أميل ؛ فسوف تعتبر المرأة هذا الزواج أقل شراً من جزلة عقيمة تقضيما في أم لا ينظو ها أحد ، سينهار المستوى للزوج ، وستحت المرأة الرجل بعد تقليده في كل شي. على التجربة قبل الزواج ، سينمو العلاق وتردحم المدن بصنحا الريحات المحطمة ثم يصاغ نظام الزواج ، سينمو العلاق وتردحم المدن بصنحا الريحات المحطمة ثم يصاغ نظام الزواج بأسره في صور جديدة أكثر سماحة ، الخواراً ما راً ما راً ما رضاً في حياة المراة ويصبح ضبط الحل سراً شائماً في كل طبقة يصنحى

ومكذا يكشف واحد منهم (تلاميذ اليهودية التلبودية) الأهداف والنايات

<sup>(</sup>١) كتاب سامج اللفة - لول عيورانت .

وبتصور المستقبل الذي يتطلمون إليه بنتيجة هذه النجرية كليا غيو ينني، وكالمَّمْ \* متبتون بما سيقع بعد أن حرجت المرأة عن منطلق الفطرة وأسلوب اللاكلر الإنساق الذي رصمته لما الاديان المدالة ووصفه الإسلام في أرقى السور وأعلاها قسدوا للمرأة جماية لها من أن تبكون سلمة أو أداة أو وسيلة من وسائل بناء ، أمبراطورية الرياء .

(1)

أن أى مراجعة حميسة لحذه المقروات تسكشف يومنوح عن أنها تتبخلى الحقائق العامة وتحاول أن تفرض متهوماً بخالفاً كل المخالفة الفطرة وآلحق .

وأن الفكر الغرق حين أداد أن يتحرو من آثار المفاهم التي كانت هفروضة عليه في ظل المسيحية والكنيسة قد تجاوز ذلك كله تجاوز كبير أ وذهب من التقييض إلى النقيض وعجز عن أن يوجد ذلك النوازن: ذلك كله أن المسيحة كانت تحمل بدور المحادلة الصمية التي فرصتها اليهودية النفودية بالإنجاء المسادي البالغ الحمل الذي تردت فيه الينسرية من قبلها لجارت تدعو إلى الأعلاق والى تظهير النفس من الفساد في مواجهة الإنجلال والابتذال والفساد الذي كان مفروضة . هلى المجتمع الزوماني .

غير أن هذه المفاهيم لم تلبك أن خرجت عن أصولها فأصبحت رهبانية وتغييداً للطلاق ، ودعوة إلى الزهد وكبح الجسد، ولعنة المرأة .

وبعد أنكانت المرأة في الدولة الرومانية تبدل أزواج ثمان في خمس سنوات فتحت أبواب الآديرة لمديد من السّماء الدّين آثرن الرحبانية . وانتقل الآمر من النقيض إلى النقيض من تهالك على الشهوات إلى احتفار للزواج وانصواف عنه وأمنهان للرأة وإنتقاس لها في ختوقها العليمية وما تماك .

ثم جاء الإسلام بمفهومه الصحيح الواضع ، فانتقل إلى الفرب طبية بدأ

يض إلحياة الاجراعية والروجية من قودها غير أن بعض القوى التي تملك التغيير لم يلبث أن تجاوزت جاتحاوزاً خطيراً إلى ما وصلت إليه فاسفة المرأة من إلغاء الاحراض وإخراج الزواج من وظيفته الاسمية إلى نوع من الشه التي لا تقيدها قيود

ودعت بعض المذاهب إلى هدم الاسرة ، وأعلنت أن نظام الآمرة نظام . . أن قبط بالاقطاع والنفوذ إلر أسمالي. وجارت الهودية الثلودية فقروت مساواة . المرآة بإلرجل ، وجملت إلى إخراج المرآة إلى العمل ترالى الحياة الاجتماعة وإلى . , مؤسسات المسرح والسينما والآزيا. وغيرها أما الإسلام نقد وضع المرآة في . مكانها العمسيح ، وقدم العمل بين الرجل والمرأة ، ولم يغرق ينهما في الحباب والتهمة ، وخول للمرأة جن النمامل والولاية على أطفالها ومنها شجان الرجل لميشة المرأة .

وجعل الرجل القوامة هلى النساء بما فعنل الله بعضهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم فحيث سوى بين الرجل و لمارأة ، فمنى الرجل بعض الزيادة .

ريه [ ولجن مثل الذي علين بالمعروف والرجال عليهن درجة ] .

. هذه الزيادة مستمدة من التفوق العليمي في إستعداد الرجل ومن فيأمه بأعباء الجتمع وتسكاليف الحياة .

. ". وألماخ الاسلام تصديد الزوجات مع ائبتراط العدل بينهن ، ورجح اللا كفاء بالزوجات المتحدات [ ولن الاكفاء بالزوجات المتحدات [ ولن تستطيعوا أن تعدد الزوجات لاحد له قبل الإسلام فحده الاسلام ووضع قاعدة تجعله مستحيلا ، وارتفع الاسلام بالزواج من عقد التجارة أو متعة الجدالي أواصر المودة والرحة .

( ومن آیاته أن علق لسكم من أنفسكم أزواجاً لتسكنوا إليها وجعل بينگم مودة ورحمة ) .

وأوجب الاسلام العلم على الرجل والمرأة :

يووضخ جدوداً لمـا يكشف من جمد للرأة كالوجه والكفين .

ودعا إلى د عماية المرأة والبيت من طنيان الشهوات ، ، د وض الاسلام المرأة والبيت من طنيان الشهوات ، ، د وضن الاسلام المرأة حقوق المعلمة بكفالة الآباد والابناد والزواج وممل الدرجة التي للرجل على اللساء منوطة بريادة التيمة وزيادة التكاليف ، ونس الاسلام للزواج والطلاق وحقوق المرأة أحكاماً واضحة في جانب الاتحلاق ،

وهكذا تبدو مناهيم الاسلام للرأة فى جال تحريرها الحقيقى ، ووقع شأنها وَتكريما بوصفها فى مكانها الأصيل : من إقامة الآسرة وحاية البيت وتربية الأجبال .

وحال بينها وبين محاولة إخراجها عن رحالتها أو إرالها هن مكانتها العالية أو دفعها إلى المجال المحظور لشكون سلمة أو أداة أوكوسيلة من وسائل الشهوات .

ولقد حاولت الفلسفة للمادية النيلمين فظام الأسرة ووصفه بأنه معارض الفطرة عملا التخلص منه وجريا في طريق تدمير هذه القم، ولكن الاسرة كانت ومازالت وستظل أساسا متينا في النظام البشري في تقدير جميع هام الاجاء ومن وظائفها استمرار النوع والمحافظة هليه.

<sup>﴿</sup> أَ الْنَصُوسُ الَّى بَيْنَ الْأَقْوَاسُ مِنْ دَرَاسَةً لَلاُسْتَاذَ عِاسٍ عَمِيةِ النَّفَادِ ..

الله الإمان في القول بعدم وجود هذه الفوادق الطبيعية عن الرجل والحرأة ، الم الإمان في القول بعدم وجود هذه الفوادق، الهدف الواضح الذي يفرحمه تقسيم السمل بين الرجل والمرأة ، ذلك أن إختلاف الجنسين يازمه إختلاف في الوظيفة . ا

. ولا رب إن إخراج المرأة من دورها الطبيعي إنما هو محلولة جادة للقضاء على الإجبال الجديدة وتدميرها يحبث لا تصبح قادرة على أدا. دورها في الحياة

. ويؤكد المؤرخون والباحثون على تلاثني أعظم المدنيات إنما جلم تليجة هذا الإنحراف في فهم وظيفة المرأة وإخراجها من طبيعتها ، وقد حدث هذا بإرادة جماعة من الناس كان همهم إستغلال المرأة ماديًا وجيديا

ويقرر الباجنون أن المدينة الرومانية التي ورثت المدنيات العالمية التي تقديمها قد مقطت نتيجة لهذا الانجراف. و فقد وصلت إلى أوجها الاعلى ونساؤها عجبات وأعراض مصونة ، فلما أنس أهلها أنهم إفقر والباليادة على الارض ، مالت نفوسهم إلى القرف غاخرجوا السناء من خدروهن عمارضين مع ذلك نسائح حكماتهم، فوقهوا في الإباحة، فأثروا النهوات والملاذ على على شيء فضاعت فيهم المنطق أثالتهم المكانة التي حسلوا عليها فأخذوا يتدهروون حق لم يتق فيهم جلد على تحمل أعباء الحياة وقد أفرد العلماء لميان سقوطهم المؤلفات.

قال العلامة (لويز برول). م « بحسسة المجلات الفرنسة تحت عنوان: الفساد السياسي: و ان هناد الآسس السياسة وجد في كل زمان ومن الغريب المدهش أن مظاهره في الزمن السابق مشاجة تماما لمظاهره في الزمن الحاضر يمني أن المرأة كانت العامل الأقوى في هدم الأخلاق الفاضلة.

, وقد كان الرجال السياسيون في آخر فهد الجهورية الرومانية بعيشون

بصحبة النسوة ذات الطبائع الحقيفة اللاق كان عددهن بالفاً حسب الكثرة فصارت الحال اليوم كاكان في ذلك العهديفترى النساء اندفسن في تيار الافراط البالغ حد الجنون وراء التبرج واللذات . وتدير دائرة معارف لايوس إلى هذا المنى فتقول تحت اسم . امرأة .

لم يسد هذا الحب الجنونى للترفى النسوى الافى عبد الامبراطورية الرومانية ، أما فى الآيام الاولى للجمهورية (أى فى أيام عظمة الرومانيين ) فقد كانت المرأة ملازمة بينها نغزل الصوف ولكن البذخ تسرب الى روما يسيراً يسيراً حتى قام (كاتون) ينذر قومه بالخطر المحدق الذى سيلقيم كل شيءً .

وبعد ذلك بقايل لم يقف البذخ والغرف عند حد ، .

وقد أشار الباحثون إلى أن ما يستهدنه إشراج المرأة من فطرتها وطبيعتها ورسالتها إنما يستهدف حدم الأسرة وهو حدف أصيل من أكبر أهداف البهودية التلودية فى طريق تنفيذ مقردات بروتوكولات صبيون .

وقد حتى هذا التحول نتائج هامة( أوردها العلامة فريد وجدى) وادى إلى نشوء سبع علل اجتماعية :

(أولا) هدم التوازن الاقتصادى والانهاء إلى أزمة شديدة الحجلر تدفع الجياع لقبول المذاهب المتطرفة .

( ثانياً ) هدم الحياة البيئية وإنساد العلاقات الزوجية .

( ثالثاً ) إنتشار العروبة بسبب فساد العلاقات الزوجية .

<sup>. (</sup>۱) العلامة عد قريد وجنعي

(رابعاً ) ذيوع آفة البغا. بين الجنس وتطرف النساء في التهنك والتبرج . (عامساً ) إعمال تربية الأبناء .

(سادساً ) وقوع الجنس النسوى فى الفاقة (حين لايجدن العمل الحارجى ولا يمكن العودة إلى النظام البيتى ) .

(سابعاً ) إغراق الساء في عرض أنفسهن الى حدافساد الآخلاق وأشاعة لفحشاء .

ولقد أشار اليكسس كاريل فى كتابه ( الانسان ذلك المجهول ) — وهو العالم اليولوجى المتحرر من نظريات الفلسفة — الى الاختلافات الطبيعية بين الرجل والمرأة فقال :

إن هذه الاختلافات لا تأتى في الشكل الحناص للأعضاء التناسلية ، من وجود الرحم أو الحل أو من طريقة التعليم ، اذ أنها ذات طبيعة أكثر أهمية كناوية عددة يفرزها المبيض ، ولقد أدى الجمل بهذه الحقائق الجوهرية بالانوية لما للاعتقاد بأنه يجب أن يتلقى الجلسان تعليماً واحداً ومن عنائهة والحقيقة أن للرأة تختلف اختلافاً كبيراً عن الرجل . فكل خلية من خلايا جسما تحمل طابع جنسها ، والاسر نفسه صحيح بالنسبة الإعتمامًا وفوق كل ثى بالنسبة لجمازها العصبى فالقوانين الفساور جية غير قابلة للين ، شأنها شأن قوانين العمالم المكوكى فليس في الامكان احلال الرغبات الانسانية علها .

ومن ثم فنحن مضطرون الى قبولها كما هى فعلى النساء أن ينمين أهليتهن تهماً لطبيعتهن دون أن يحاولن تقليد الذكور فإن دودهن فى تقدم ( ١٦٠ – الأبداوييان والفدات ) الحصارة أسمى من دور الرجال فيجب عايهن ألا يتخاين عن وظائفهن المحددة .

وهذه هي شهادة العلم في مواجبة أحطار الفلسفة البشرية التي لا تستهدف الا اخراج المرأة عن طبيعتها وفطرتها ووظيفتها لدفعها لتكون أداة اغرا. وليتحقق بذلك هدم الاسرة وافساد الإجبال القادمة محرمانها من رعاية الام السكاملة .

### الفصّ لاالع فلسفة الآدب المسكوف

كان لنظرية فرويد فى النفس والجلس أثرها البعيد فى الآداب والفنون ، ولم يكن الادب المكتموف قبل ذلك غرياً على الفكر الغربى الذى يدين بجذور قديمة تمتد إلى الفلسفة البونانية والادب الاغريقي .

غير أنه يمكن القول أن العصور الحديثة أعطت للأدب للكشوف طابعا جديداً أشد همقاً وأكثر شمولا . فقد اعتبرت نظرية فرويد فى إصلاء الجلس أساساً لكل تصرفات إبطال القصة ، واتخذت فروع النظرية صورة الحواد على نحو أريد أن تثبت هذه الآرا. فى الأذهان وقصيح حقائق واقعة .

ومن ثم فقد اتحذت النظرية ذات الطابع العلمي مجالا لهــا في عالم الآدب والفن كرحلة على طريق التطبيق العلمي الذي عرفته دعرتي الوجودية والهليلية.

وقد ظهر فى الآدب الأوربى على طريق الجلس : لورنسوهافلاكاليس ثم تتابع كتاب الجلس من شعراً. وقصاصون وتقوم كنالمتهم على أساس فلسفة الجسم العادى والشهوات ومحاولة تقديس الجلس ومعارضة كلبات العرض والشرف والشمم والآنفة .

وقد قامت هذه الكتابات على أساس فلسفة تقيم الصراع بين العقلوالجسم حيث يقول لورنس : أن العقـــــــل يحتقر البجسم ويخشاه كما أن الجسم يمقت العقل ويعاونه . ثم يدهو إلى تحرير الجسم من إرادة العقل ( أو الدين ) الذى يكبح جماحه أو يطلق لهالعنان حسبها يشا. .

وهو يشير إلى تجاهل الإنسان حاجات الجسد وبدعو إلى حساة جديدة للإنسان فى الغابات ظنامنه أن الحجنارة قد قضت على الفطرة ولاريب أن لورنس كان بطبيعة حياته موصوما منحرفا ، قد عجز عن أن يكون رجلاومن هناكانت صرخته ثم جامت أبواتى الدعاية والشهرة فقدمته فى صجيح عنيف ووضعت كتبه فى أيدى البنات والشباب لمراهق على السواء .

حَى تَقُولُ أَنْتُونَى بِيلَ : مَوْلُفَ كَتَابُ لُورنس : أَنْ قَصَةَ لَمِدَى تَشَارِلَىٰ كتاب ينبغى أن يقدم للبنات في طور النفتح وينبغى أن يرغمن عَلَى قراتِه .

والحق أن لورنس كان مضطربا ، وكان عاجزاً عن الرجولة ، وكان السل يغزو صدره بعنف ومن هناكانت صيحته وكتاباته الني جاءت على طريق فرويد :

طريق تمحيد اللذة العسدية واتخاذها قاعدة للحياة : بل الفاعدة الوحيدة وخطأ لورنس دهو أنه عدها القاعدة الآولى الوحيدة للحياة ، بل أن لورنس قد حاول أن يتخذها دينا ، ونصب نفسه لهذا الدين كاهنا ومبشراً ، دوتكام عن هذا الدين بتمصب الدعاة الآول ، ربماكان هذا التعصب ومداه صادراً عن علة نفسه ، فهي لبست الإغراق في معرفة اللذة ، وإنما هي الحرمان من معرفة اللذة ،

والحقيقة أن لورنس وغيره إنما ينطلقون من المجتمع الأوربي ، ومن قيود الكنيسة ونظرة الفكر الغربي المسيحي إلى الجسد واللذات وهى نظر قمتسفة تدعو إلى الرفض و تقدم هذا الجانب الطبيعي من الإنسان تقديما خاطئاً .كا كانت الصيحة المضادة لكل ماجاست به الآديان والاندفاع في الاتجاه المضاد . وأن هذا أساساً هو مصدر تاك الصيحة العنفة التي حملها فرويد وأوراس والتي صاحبتها ورافقتها تحديات خاصة استفدت أثرها من الظروف الشخصية لمنكل من هؤلاءو يصور هذا المعنى كثير من الباحثين: وأن التعاليم الاحلافية المسيحية القائمة على بغض الجسد وعلى الغلو في كنح شهرات البدن الطبيعية لايمنكن أن تؤدى إلا إلى افساد أخلاق الافراد وتعليمهم النفاق والكذب وإرغامهم على مخادعة المجتمع والظهور بمظهر الفضيلة الزائفة ، ينها يباشرون في الحقاد أوضع وأحط الشهوات ،

غير أن اصنافة هذه النظرة إلى الفلسفة المسيحية ـ التي لم تكن من حقيقة الدين السياوى ـ وإنما من إضافات بعض قادته ، لم يكن عاملا في البحث عن المفهوم الصحيح لعلاقة الإنسان بمواطفه وغراره وهي نظرة واجبها الاسلام مواجهة صريحة وحاسمة ، ومبد لحا الطريق الصحيح للارواء والمارسة دون الوقوع في خطأ الكبت أو في خطأ الانحراف ، أما الذين هاجوا النظرة الفلسفية المسيحية فانهم كانوا إنما يلسونها ليتخذوها قنطرة ومعبرا إلى غاية بعيدة تمكن من وراء الدفوات الهدامة الإباحية التي حملت لوائمــــا «اليهودية .

ومن هنا كانت تلك الدعوة إلى الحرية فى معالجة الشئون العَملية، والدعوة إلى الحرية فى النمتع بالجسم وعبادة العسد، وعبادة اللذة وأطلق على ذلك أنه قريب من الفطرة وإن كان هو فى الحق قريب من حياة الغابات وتجديد المفاهم الهليلية الإعريقة الوثلية المناهصة لطبيعة الإنسان المتوازنة.

ودعوة إلى التحرر من العقل والقيم والآخلاق وقد سارت الدهوة إلى تمجيد الشهوة واللذة والجمال الجسدى إلى غايتها في شعر بوداير وجان ريشيان ومحاولة دفع هذه المحاولة إلى صورة من صور إعلاء عبادة العجمد فيها يشبه الصوفية العنالة . غير أن هذه الدعوة المتحرفة لم تلق قبولا في عيطها نضه ، كما وجدك معارضة في خارج مجيطها، لانها تتعارض مع الفطرة والعقلوكل القيم الإنسانية تقد عالج السكات الفرنسي رومان رولان تسكة فرنسا في الحرب العالمية الانخيرة وانتهى في تحليل إلى نتيجة فلسفية رائمة: هي أن الأمم الضعيفة تسرب إليها الخول والاستسلام تسرب الإنحلال في الشجرة المنزة فاذا لم تتلاف الأمهذا المداء ألوبيل تشت تسرب الإنحلال في الشجرة النخرة فاذا لم تتلاف الأمهدا المداء ألوبيل تشت عليها جرائيمه الفتاكة وعرض (اسين بلاسيوس) في محته عن تاريخ الشعب الحلق الذي تمنى في آدام وضروب معيشتهم مثبتا صحة رايه بشو اهد عديدة تشير كلها إلى أنواع الدعارة والفحشاء والانحطاط النفسي الذي تمرغوا في المحالم والمحالم المتاعي .

وقد كتب السياس الأشهر مازرايك إلى الوزير الفرنسي ( لويس بارتو ) ( ١٩٣١ ) ينذر بأخطار الآدب الفرنسي المكشوف في عبادة واضمة الدلالة:

دان أبطال قسمكم البديدةعامة تمركهم النهو استالوضيمة والحبالجدين الشره ، ويمكنكم أن تتأكدوا أننا قدمللنا بل قد اجتوبنا هذا الضرب المأفون من الروايات العاطفية السقيمة التي لاتطالمنا فيها سوى امرأة سليطة يحبها ائنان أو ثلاثة عدا زوجها الصنديد الذي تخدعه بشتى الحيل وهكذا في دارة بضير إنهاء ،

وهكذا زى أن كتاب الغرب أفسهم عارضوا هذه النزعة ، على الصورة التي تحركت بها بالرغم من كثير من العوامل التي تعيط بهـــــا حتى قالت كائبة أمريكية فى مؤتمر برلين : و إن الآدب الغربي مرآة فى سقف بيت الدعارة ». ومها حاول المبردون لهذه النزعةمن أن يصورها بصورة انسانيةًا ويميزوا بين أدبين أحدهما زاءَن روح البتك ويتاجر بالشهوات وآخر يحاول أن يعطوه صفته التعبير والكشف عن المشاعر والميول فإن الآمر كله لا يخرج عن أحداثه المرسومة وغاياته للقصودة ودوافعه الآمة : وكلها ترى إلى ان بحمل عند الآلوان مشروعة وسائدة وهل يمكن أن يوصف الآدب للكشوف في أى صورة من صوره بأنه متصل بالميول الإنسانية أو الفايات النيلة، وهل يمكن أن تسكون الآقلام الآثمة التي تنطق عن النفوس الفاحشة من أمثال لورنس وهافلاك اليس هل يمكن أن تعرف النبل أو الإنسانية وهى غريقة فى حمأة الإثم والحيى، مدرعة بمفاهم فلسفية تبروبها دعواها وتحاول أن تخذع جها العنهفاء والمرضى.

#### (1)

إن لمعنية الجلس لاتمالج عن طريق الكتابة والآهب، وإنما تعالج عن طريق الملحنية والآهب، وإنما تعالج عن طريق الملحنية والمعالمات التي يجرى تناولها بأسارب خاص، ولا تسكون أداة في يدكل شاهر أوتصاص يحاول أن يعبور نموقة طارئة أو حالة عائمة . وأن المسائل الجلسية التناسليات بتناولة أسراداً وتصف كثيراً من حالات الانحطاط والشدود وتلك شتون يؤدى انتشارها وذيوعابين العامة إلى كارثة إجماعية وحقيقية مؤكدة . وهلما التناسليات يشخصون الداء ويكتمون هذه الصور من وجوهالتقص وضروب الشذوذ، الم

ومن هنا فقد وجه الاطباء والعلماء النظر الى خطر الحساح الصحف فى الحديث عن الشذوذ الجديس وصور الحب وأحداث الاسر نما يحمل اسم الفضائغ، لان ذلك يلقح هواطف المجتمع بسموم خلقية شر من الهندرات "" ويشير الباحثون إلى أن هذا الاتجاء هو الحفو الذي ابتليته الامبراطوريات

<sup>(</sup>۱) دکتور مید الحبد سعید ۰ (۲) دکتور زکی شانمی

الغارة كالومانية والمعرضلية فدمرها وأنه لا بد من أن يتولى دراسسات علم التناسليات إحصائيون يعتبون الحقائق في مواضعها مما يمكن تجنبه أو الإشارة إليه . وأن مؤلاء العلم هم الموكول إليه وظيفة الحراسة الحقاقية التي تحافظ على صيانة الرغبات التناسلية من التلوث توجيه غريرة الناشئين إلى الطريق الصحيح.

(1)

ولربما يغلن بعض الناس أن هـذا التيار الذي شقه فرويد وجرى فيه الكتاب والقصاصون ، هو الغالب المسيطر ، أو أنه الحقيقة التي أصبحت المجتمعات الاوربية تسلم بها ، فهناك طائفة كبيرة من العلمالايرون رأى فرويد ولا يجمعون جموحه ، ولقد هرضوا آرائهم في معارضة فرويد واتجاهه ومنهم الدكتور لويس بيش الطبيب النفسي الذي تنقل عنه وجهة نظره :

يقول : إن دوافع الغريرة الجلسية دوافع غريزية فطرية تجاول أن تعبر عن نفسها ، ولكن همذا لايعني أبدأ أن عدم الإشياع أو على الاصح وضع هذا الإشياع في المقام الاول من حياتنا يؤدى إلى ديار الإشرية .

والواقع أن هناك تمة رجالا ونساءاً أفلحوا فى تجنب الجنس والحياةبدونه نهائياً . وهناك آلاف النساء لم يتزوجن لأن فرصة الزواج لم تتم لهن أو لاسباب آخرى .

و والقول نفسه يسرى على رجال كثيريز لم يتزوجو ا أيضاً .

د إن التعبير عن الجنس ليس ضرورة مطلقة . وليس هناك تمة ضررجسهى
 أو عقل ينتج عن الامتناع عن الجنس و وقد سألتني إحدى السيدات : هل

العلم ضرورى لدكى يتم للإنسان انترانه الفقلي، قلت وأنا أعي كل حرف مما أقول: بالطبع لا \_ إن كل ما سمعته من لغر الحديث ، إن السعادة ليست ممكنة فقط فى الزواج فهناك رجال ونساء عاشوا سعدا. دون أن يمارسوا العبلس .

و دعوني أكرر مرة أخرى أن الجلس في أصله ...مسألة عقلية ، قبل
 كل شيء ، وبالرغم من أن الدافع الجلسي غريزى فينا ، وغالباً ما يطلب الإشياع
 إلا أنه في معظمه ينشأ في عقولنا قبل كل شيء ، والتشكير هو الذي يعنع
 الجمر إلى العمل .

و و رغم أن أغاب إجراء المثير الجنسى تتكون بتأثير العالم الحاربى ، 
إلا أن المقل يلعب فى ذلك دوراً كبيراً يفوق فى أغلب الآحيان الدور الذى 
يلعبه المثير الآصل، و بعبارة أخرى: إلما التجلس يكون أشد 
لمائرة من الجنس فى واقعه الموضوعى الحارجية عهد أن البحنس وأفلام السينها والنكات الحارجية وما إلى ذلك هى المسئول 
إمكان الفرد أن يظل أسبوعاً أو شهراً هون أن يفسكر فى الحد ذاته ، و وف 
اكتشفت أن الجنس ليس إلا فكرة فى رأسى ، أن التخيل هو من تتاج الذهن 
يلعب دوره الرميس اللسبة لدوافع الإنسان الحسية ، وما أكثر الهور المحدمية 
غير الواقعة التى يقدمها لنا ، وإن العقل هو مفتاح الطريق لحاللما كل الجنسية 
وهو الرسيلة الفعالة التى فى إمكانك تسخيرها لمصلحتك ، و وعلاج البحنس هو 
الزواج أو الكظم الذى لى يضر شيئاً ه.

ولا ربب أن هذه الصورة التي يمكن أن يقال أن العلم فها كأن متحرراً من كل القيود والحملقات تصور مفهوماً قريباً من مفهوم الدين الذي قرر أن الكفلم لاثن. فيه مطلقاً وأن الإنسان قادر بالتحك في عقله ونفسه وبالتقوى والحقوف من الله ومراعاة حدوده وعدم تخطيها أن يواجه أزمة الجلس على النحو الذي يجعل كل ماكتب عنه عبارة من صرعات الشواذ أو أصاب إلدوافع الحطيرة.

# الفصل المخالمِنُّ الفلسفة الوجودية

من خلال مناهيم فرويد في الجنس والنفس ودوركايم وليق بريل في الاجتماع والاختلاق نشأت فلسفة تطبيقية : هم الفلسفة الوجودية الى تحولت المسحركة واتخفنت من الكهوف وأندية العرى وغيرها بجالا لإبراد أجيال من الذين اتخفزوا من هذه المناهيم منطلقاً كمياتهم وعقائد لساوكهم . وقدمرت الفلسفة الوجودية في مرحلتهن : مرحلة الرفض للجنمات ثم مرحلة الفنيان والتمرد والفرية والعبث واللامعقول وكانت الفلسفة الوجودية في بجوعها وهي المنطلق للدعوة التي جانت بعدها وهي : والحبية ، التي أخذت تسود المجتمعات الفرية في السبعينات من القرن العشرين .

زكر الفلسفة الرجودية على الإنسان حيث تركز الفلسفة السيكولوجية هلى النفس والعبدس ، بينها تركز الفلسفات الاجماعية على الأخلاق والمجتمع ، وحيث تركز الماركسية على الإقتصاد والإنتاج وهي في مجموعها تحال خلق تصارب وصراع شديدين ، ولا يجمعها جامع في الأصل انها جيماً تستمه جذورها من الفلسفة المادية ومفهوم التطور . وتقوم نظرتها الى الإنسان على أنه جسد تنطيق عليه تجارب الحشرات والأنعام .

وتهتم الفلسفة الوجودية بالدعوة الى تحرير الإنسان من كل القيود : قيود الجنسع وقبود الأديان والاخلاق في محاولة للوصول به الى الغربة

واليَّاس . وان الحياة لا منى لها ولا قيمة فالوجو دية هي محاولة للانفصال التأم عنكل قيم الدين والمجتمعات ومسئولياتها لسكى يصبح الإنسان حرآ طليقاً سيد نفسه ويستمد سارتر فلسفته من داخل نفسه ، ومن تحدياته الشخصية ، التي تعرضت لها حياته (كما استمد فرويد فلسفته ومفاهيمه ) . يقول سارتر : لقد صنعت ذاتي لا تي لم أكن إبناً لا حد ، والإنسان لايوجد بل يصنع نفسه واليوم كغد والغد كبعد الغد ، وأنه لا طعم لثى. ولالذ، لشيء ولاأمل فشي.. وتعاول الوجودية أن ترسم طريقاً للإنسان : تضع فيه الناس بوصفه سيد العالم ، الحر الطليق الذي ليست عليه رقابة لا حد ، ولا مسئولية عليه لا حد ، يفعل ما يشاء دون حدود ، وينطلق وراه رغباته وغرائره فالإنسان ، محكوم أعليه بالحرية ، دون أن يكون خاضعاً لا ية سلطة ، والإنسان وجد ذاتياً ويحيأً ذاتياً وليس فعل فاعل ولا عبودية عليه لا حد وكل إنسان يكيف نفسه حسب. مشيئته، وحتى ماضي الإنسان لا يسيطر هليه منه شي. الا ما يريد هو ، فهو الذي يحكم نفسه بنفسه وهو الذي يوجه نفسه لما مريده في المستقبل. وأن كل. انسان يستطيع أن يعيش على النحو الذي يريد غير متقيد بيئية أو تربية أوأشياء ماضية وهكذا تمضى مفاهيم الوجودية كاصورها سارتروكامي وغيرهم منطلقة الى أبعد مدى من تصور الحرية للإنسان الذي يميش داخل مجتمعات ونظم وأوضاع وعقائد ليس من السهل عليه أن يتحرر منها على هذا النحو .

(1)

بدأت الفكرة الوجودية من خلال كنابات كير كجارد ثم تحولت من خلال كتابات هيدجر نحو الإلحاد ثم جا. سارتر فوسع النظرية وعقبا وصبها في قالب رواني مسرحي . ومصى على الطريق كثيرون منهم البيركاس وغيره .

وتوصف وجودية كيركجارد بالوجودية المسيحية ، أو ثورة على المسيحية الغربية يمكن أن تؤصل تاريخيا بأن توضعفصف نلك الثورات التي تعرضت لهما المسيحية الغربية كثورة نيتشه وثورة ماركس . المقدّد حمل كبركجارد في مؤلفاته العشرين على معتقدات مجتمعه الديني حملة عنيقة وهاجم الكنيسة ودعا الناس إلى الإيمان بأنفسهم

ومن هذا كانت الوجودية دعوة صريحة ضد المسيحية وعاولة لهدمهاو هرباً سافرة على الإديان كلها . ويربط بعض الباحثين الدعوة الوجودية أساساً منذ أعانهاكير كجارد يمجموعة التحديات التي واجبت المسيحية الغربية والكنيسة.

يقول أحد الباحثين في هذا الصدد:(١٠)

. أن الحياة ليست بذات قيمة فى النظر المسيحى . وعلى حساب الطبيعة البشر به ضحى المسيحى بحياته الارحية ليكسب الحلود الإلهى ، واهتر كل ماهرمادى عطية تجب بترها . وأول هذه الخطايا الجسد الإنسانى . هذا جسمنا المجنون الشيطاني ذو الآلف شهوة ، .

أن يملكه المسيحى ليست فى هذا العالم ، والحياة الحقيقة هى الحياة الحالدة وهى تبدأ بعيداً عن الأرض ، فى السيا. و ازوى وأصبح مثاله الآعلى هو التصوف : ذلك الرجل الذى نفى غراره فى سقف ديره المنعزلوأقام من نفسه فى قال الصحرا. شاهداً على سخف فكرة الإنسان ،

ومعنى هذا أن الوجودية إنما جاءت بمنابة رد على الزهادة المسيحية التي قاومها الفسكر الغربي ذى الجذور الرثابية الإغربقية . ثم لم تلبث هذه الرجودية أن خرجت في صورتها التي حاول سادتر أن يرسم مخططها، خروجا كالملا على الاديان وعلى المسيحية ومعارضاً لمكل فكرة تتصل بالمقائد الالهية وواصماً الإنسان عدم الإنسان عدم الإنسان عدم إذا كان رجود الة يلغى الإنسان وجب إذن إلغاء أنه لوجد الإنسان عدم وإذا كان رجود الة يلغى الإنسان وجب إذن إلغاء أنه لوجد الإنسان ].

<sup>(</sup>١) عمي الدين عمد - مجلة الآدُابُ .

ومن الحق أن هذا التيار الذي غلب على الفكر الغربي كله : إنما جاء تحديا للصورة الأخيرة التي فرصتها الكنيسة للمسيحية الغربية هلي ذلك النحو الذي بعد بها عن الاستجابة لطبائع النفوس ، من خلال تمقيدات المقيدة ومن الاشارة إلى أسرار لا تعرفها إلا الكنيسة ومن جدية ووصاية على الفكر البري بهد تحولاته تأثر بالهم ومقرراته إلى فلسفة حديثة مضاطرية تحاول أن تخال نهجاً فكريا يحل محل الدين ، دون أن تصل إلى ذلك ، لأمرين : لأنها تتخذ منطلقها من خصومة عنيفة وتمصب بالتي في مواجبة كل ما يتصل بالدين ، ثم كان لما وراء ذلك من محلولات (اليهودية التلودية) وعدائها القديم للسيحية أبعد الأثر في تمنى هذا الاتجاه ، ومن ثم في سيطرة المفكر باليهود على الديكر الذي كامورية المدين المدين المدين المدينة الدي السيحي

سواه فى الماركسية أو خلال علم النفس أو علوم الاجتماع أو من خلال الوجودية .

ولقد جارت الوجودية في ظل تمديين خطرين: الأول هو الموت بالمرب على النحو الدي مهدته أوربا في الحرب العالمية الثانية النات المدين المدينة الثانية الثانية الثانية الثانية بعرب نووية ، ما هر الفرس الأوربية التي كانت قد استغرفت كل علاقة لها بالدين والايمان. أما التحدي المتحرب من أمثال نيشه أنفسهم وسرائر حياتهم ودوافهم البعيدة الأثر في إنتاجهم ، من أمثال نيشه وكيركجادد وفرويد وسارتر ، وكلهم موصودون في حياتهم على نحو خاق في نفوسهم عمرارة .

مُم كان القوى الآخرى التى حملت رياح هذه الآخطار والدعوات فنترتها فى كل مكان وأعلت من شأنها بالنسبة لآرا. ونظريات أخرى أخفت أصوائها لآخه المتقدم أهداف البهودية التلودية ومخطلها الواسع العميق وأن إلق. نظر من يقدر البحث العلى غير صالحون لأن يكونوامن قادة الفكر؛ فلام فى الطليعة من الآبرار الذين عفره إمان بالإنسانية أو يتطلمون إلى تقديم إصافات لرفع مستوى البشرية أو هداها، ولام من البقل أو الحكمة فى المحل الأول فانهم مصطربون عصبيا، قد صديمهم المرازة والحقد على المجتمعة المدارة والحقد على المجتمعة المدارة والحقد على المدارة والحقد على المجتمعة المدارة والحقد على المدارة والمهدارة والمقد على المدارة والمدارة والحقد على المدارة والمدارة والمقد على المدارة والمدارة والم

إن مثل هذه النظرة ضرورية للحكم على مثل هذه الصيحات التي تعارص وقى البشرية و تدفعها إلى ظلات الغابات والجعود مرتدة بها عن الترحيد والايمان إلى مناهج غاية في القسوة والصناع وسارتم كا تصفه سيمون دى بو فواد (الصق الناس به): كان يكره الحقوق والواجات وكل شيء دمين في الحياة وهو لا يكاديهنم أن تكرن لله مبنة وزملاء ورؤساء وقواعد تراهى و تفرض و لن يكون أبدا رب أسرة حتى ولا رجلا متزوجا ، لم يكن سائر ترى في الواج شبنا عظما ، كان أسرة حتى ولا رجلا متزوجا ، لم يكن سائر ترى في الواج شبنا عظما ، كان القول بأن كل هاذهب إليه سائر في فل فله إنما استمده من تحديات حياته الحاصة أمولا أسرة ، أبوه مات في شهره الناك ، أمه عسوخة الشخصية لم تصورابداً أمولاً اسرة ، أبوه مات في شهره الناك ، أمه عسوخة الشخصية لم تصورابداً ولا اسرة المومنها ، والاسرة لا تحدى جدين عجوزين يويانه هو وأمسه المحتفار بانهما بأنهما صائمان . وكان ينظر إلى البشرية نظرية مايئة بعطف مشوه أساسه الاحتفار

أنكر الكنيسة: يقول كنت كاثوليكيا وفينفس الوقت بروتستانتيا، أواد أن يؤكد ذاته بأن له رسالتوهو العلن المنبوذ في مجتمع بقية الاطفال العاديين، هذا هو النحدى الذي دفع سادتر إلى أن يحمل تلك الحلات العنيفة على الدّين،

فقد عجر هذا الدين أن يعطيه في حياته الأمن والطمأنينة، فاندفع يحول هذه الصيحة الدانية إلى صيحة عامة ، قد تجد لها صدى بعيد .

ولم يكن نيشه أسعد فى حياته من رسارتر وكيركجارد، ولا أقل منهما عقداً نفسية بسبب سوء صحته، وقد كتب ماكتب وهو طريح عليل فى المستشفيات داعاً إلى دين القوة وبذ فضائل الصنف من حدب ورحمة ورفق الضفله، وهجوم لاحد له على الدين وعلى المسجد بالذات.

ولقد كانت وجهة هؤلا. جميعاً مقاومة الاعتقاد بالله في أدانهم ، ولم تسكن صورة . الله ، في عقائدهم هي الصورة المثلي ولا الصورة الحقيقية .

فقد اختلطت فيها البشرية بالألوهية ، ثم علت البشرية ، ومن ثم فتحت الطريق أمام افتراض أن يكون الإنبان هو الاله ، وهو سيد نفسه ، وهن هنا كانت صيحة الفلسفة الغربية إلى ما أسمره ، إلغا. وجود الاله ،

وقد أشاير ساوتر إلى محلولة تعليل وجود العالم، بين القول بأنه قديم أو محدث، ومضت تلك المراحل إلى القول : « بأن هذا العالم وجد بلا داح وبمضى لذير غاية ».

وقد صور سادتر هذه المعانى فى كتابه الكينونة والعدم ، وقصة الغثيان ، وإذا كانت تحديات الدين فى الغرب قد كانت بعيدة الأثر فى مأساة حياة سادتر وكيركجارد ونيتشه وفى فكرهما فان أزمة العصر أيضاً قد امتدت إلى ابصاح أخرى في التقام التكنيرلوجي نفسه الذي يتصود الإنسان ترسا في حاكيلة. أن قامة فيار في جهاز أن

قد عجرت المطات الديلة والفكرية في الغرب أن تقدم شيئا النفوس التي وأحين القراع الروب التي والفكرية في الغرب القراع الديد من أخطار الحروب التي والورية، وكان الأتجاه مع الوجودية إلى الكاركل مقدم، أو فتح أو اب الحرية على مصار العاودي التي على هذا الشجرية العبورية ال شرى على دينها وعنى أما المقبق اكثر من أن زادت موجه البلة والشك والحيرة والمحتوم والمقتوط ، ذلك أن القلمة الوجودية لم تقدم شيئاً بناء يشكل المنفوس عن دينها الفيرس، جديد أو يبدئ في الشاحية عن في العلمانية ، وإنما قدم منها عام يشكل المقد على الدين التي يعرب فيها الطمانية ، وإنما قدم منها بناء يشكل المقد على الديرية يعربه مستقبله عظلا حالك الفلام وجاولت أن بحث في النفوس في الغراغ ، في الغراغ

(4)

تواجه الوجودية كل النيم البشرية المطروحة بالرفض ، فهي رفض القديم والجديد معا ، ورفض القدام والجديد معا ، ورفض القراب وقدعو المسلمية المجرد من القيم المتوادة البسالية (ومنى هذا برات المسلمية الغربية والكنيسة ) وحلى في نفس الوقت رفض مع وتسجيره في العمال المحروب والقسابق الدريء وحلى في نفس الوقت الذي بهاجيم فيه رجال الدين المسيحي الذين يقول عهم سادر ( الذين الايمرفون في الدين إلا إلى الدي الديم ورفين الدين إلى الدي والكتاب المقدس ) وينها بهاجم سادتر ( الذين تجاجم سادتر ( الذين تجاجم سادتر ( الذين تجاجم سادتر ( الذين تجاهم سادتر ( الذين تجاجم سادتر ( الذين المديم والدين الدين الدي والكتاب المقدس ) وينها بهاجم سادتر ( الدين والعلمان )

ما يستخدمونه من وسائل لما يصفه بأنه عنادعة الشعب وابتواز أمواله ، بينما يقول هذا ما يضهم منه أن الدين حق وأن وجاله هم الذين أخطأوا ، فرى ذلولة إيمان الناس في اقدس مقدساتها بالقول بأن الناس هم الذين خلقوا الله ( سبحانه جل وعلا ) والميس الله هو الذي خلقهم كذلك نجد الوجودية وهي تشكر قدرة المقلل على تعدى حدود الطواهر والحسات ثم هي في نفس الرقب تدعو إلى التنافية والمادية في نفس الوقت . وتهاجم الدين والحمضارة. والعلم والأخلاق .

ولكنها تنكشف حقائق لا يد منها فهى تقول أن اليأس والنمزق النفسي الذي يمر به العالم اليوم إنما ولده الحذواء الروحى والفراع (1 ويمكن القول بأن الرجودية هي صيحة احتجاج ضد الدين كما فيمته أوريا وصند طفيان الجماعة وتهوينها من أطال الفسكر الغرقي والمجتمع الغرق وتحديثه ، ولكنها لم تستطع أن تجد الطريق الصحيح ، وإنما أنحرف بها الهدى فيلفت غاية الاعتطاب حين دحت إلى فض الحياة كلها ، وحين دعت إلى فطع آخر علائق العنوابط ، والمثل والعقائد والقيم واتجهت إلى فلسفة السكوف والغرار وطلام العصور البدائية الشاذة .

(1)

أن إلقاء ظرة واسمة مستفيضة إلى الفلسفة الوجودية تكفف عن حاسة العاطفة واندفاع الوجدان، وصيق الافق، والعجز عن الطارة المستوعبة والإحساس بأن العالم يستعليم أن يغير نفسه أو أن يخرج عن إطاره العام سواء أكان هذا الإطار تاويخياً أو اجتماعاً ، إذكيف يعرف الإنسان فقسه بنفسه دون أن يستعين على ذلك بتاريخ أو فكر أنو عقيدة أو منهج للعرفة وكيف يستطيع

<sup>(</sup>١) البيركاي .

الإنسان أن ينتزع نفسه من ماضي البشرية كله وأن يعيد النظر من جديد في المجتمع الإنسان وقم العالم الذي يعيش فيه دون أن يكون معه أداة ذلك من عقل أو دين أو تجربةُ سابقة أو خدرة العلم أو بصاعة الوجدان والفطرة . إن الدعوة إلى الانسلاخ من الاسرة البشرية والشك في القرأث ، والتحلل من العقائد والتقاليد والقيم جميعاً لن تمكن الإنسان من معرفة نفسه بنفسه ولن تقدم له أي زاد للحياة أو أي أسلوب للفهم أو المعرفة . ولاشك أن هذه العارات على سذاجتها تدل على اندفاع وحماس وغضب ولا تصور منهجاً فلمنهاً يمكن أن ينظر إليه نظرة المراجعة أو التقييم الصحيح ، وكيف يمكن أن يتحرر الإنسان من كل رابطة أو علاقة أو عقيدة ، فإن ذلك كله لن محقق ا لحرية المنشودة للإنسان، بل إن هذه الدعوة لن تحرر الإنسان من الأزمة التي يعانها بل هي ستدفعه إلى هوة مظلة من اليأس والقنوط . ومن هنا كانت معارضة الفلسفة الوجودية للفطرة الإنسانية ولمنطلقات البشرية إلى التقدم والبنا. والحياة . وقد صدق دكتور روجيه جارودى : حين وصفالوجودية بأنها فلسفة هدم لابناء ومحاولة لتدمير الشخصية الإنسانية وإسقاط النفس البشرية في مجالات اللذة والشهوات حتى تصبح غير قادرة على الدفاع عن نفسها او ټکنز وجو دها .

ولقدكان ( جاز برك ) أعمق فهمها حين قال : إن الوجودية ظاهرة زمنية عارة لن يلبث الإنسان أن يتخطاها وهي ليست روحاً (Essence).

ولقد أجمع الباحثون على تواعث الفاسفة الوجودية ، وعلى مصادرها .

أما بواعثها فهى أنها لينة فى مخطط البهودية الثلمودية التي تحاول أن تحطم القيم والآدبان والآخلاق . أما مصادها فهى الشخصيات الموصومة ، غير السوية المتميزة بالقلق والحيرة ، والتي لها من تجاريها الذاتية تحديات شاء أصحابها أن يفرضوها على الفكر ثم جارت القوى المصدرة الفكر فأذاعتها ودقت لها الطبول وهي في بحوعها تقوم على اليأس من الحياة . ولذلك أطلق عليها البيم المناقبة ويعيش أصلا في الوجودية . وهي في مواجبة قول ماركس: تضعية المناقبة ويعيش أصلا في الوجودية . وهي في مواجبة قول ماركس: تضعية المناقبة ويعيش أصلا في المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة المناقبة والمناقبة المناقبة المناقبة والمناقبة المناقبة والمناقبة المناقبة والمناقبة وال

(·)

أجمعت المراجعات الى هرضت للوجودية على حقائق هامة :

(أولا) إنكار الوجودية كل محصول اليشرية من التجازب في المباضى ، فهى لاتأبه به وتنادى بضرورة تجاهله ، وأن يبدأ الإنسان من جديد تماماً كالإنسان البدائي . وهي تختقر العلم وتنكر قيمته . ولا تقدم مضموناً بناراً بعد هدمها لكل القم .

( بانياً ) إنكارها للواقع الإنساني ، والتاريخ الاجتماعي كله لإنها تتطلق من مفهوم الوجود الداتي الفردى . وهي تجمل الذات الفردية عنصراً منمولاً ومستقلاً تماماً عن الوجود العام لاجوراً منه ، . ( ئالتاً ) تقوم الآخلاق فىالوجودية على القلق والقنوط والنشاؤم والرغبة فى الهوينا والغبوض و الآنائية المفرطة

( رابعاً ) دهت الوجودية من خلال كتابات قادتها إلى :

النفكا، والتحلل والفوضوية واللاخلاقية (كبركباد) ثم انتقاراً إلى مرحلة أثيد عنفا في الاستهار بكل القيم والحروج من حيز الفكر إلى حيز التطبيق مملة في كبوف الوجوديين حيث يستعرض لوناً مريضياً بشعاً من الحياة .

" ﴿ عَلَمْنَا ۗ ﴾ السم الآدب الوجودى ﴿ فَى الفقوالشمر ﴾ والفن الوجودى فى الرسم والسينها وكذلك الصحافة بطابع البدائية المغرقة فى الإباحة . من أقلام جلسية ومجلات عارية تحمل صوراً غاية فى الإباحية .

. ( سادساً ) ظهور الحقيدالدفين على الكنيسة فقد اتخذتالفلسفة الوجويزية من البيانة هدفاً لجلاتها

(سَابِهَا) همدت الوجودية إلى عزل الإنسان عن الجماعة وركزت على إبراز القبيح من جوانب الطبيعة الإنسانية وأشكرت القيم الحالمة.

( ثامناً ) دهت إلى تحقيق الدات بإطلاق القوى النفسية والفردية بنون الهدر ...

- " ( تأسمةً ) النبرد من القيم والمبادى. الن فستها الاديان المدراة البشرية في عال المدينة المدراة البشرية في عال المدينة والأخطوق و المدينة والمدينة والمدي

<sup>(</sup>١) رابعنا في مذا عدداً من الأعاث منها بحث عن الوجودية (عاضرات الوسم الثقافي جـ ٣ ) وجت في الثقافة مايو (١٩٥٨) .

الفلسفة الوجودية حلقة من حلقات الفلسفة الماسونية الهودية التلوية ؛ ومن هنا فعلينا أن نضمها فيمكانها ونصنفها في هذه السلمة المتنابعة من المدارس الحديثة في أوربا<sup>(1)</sup> و ولن فهم المدارس الحديثة في أوربا مالم نفهم هذه الحقيقة التنخس المتم الاخلاقية وترى إلى هدم القواعد التي يقوع على بجمع الإنسان في جميع الازمان . واليهودى كارل ماركس وراء الشيوعية التي تهدم قواعد الاخلاق والاديان . و والهودى دوركام وراء علم الاجتماع الذي يلحق نظام الاسرة بالاوضاع المصطنعة وعاول أن يبطل أثارها في تطور الفضائل والآداب .

و واليهودى \_ أو النصف بهودى \_ سارتر ورا . الوجودية التي جارت معززة لكرامة الفرد ، لجنح بها إلى حيوانية تصب الفرد والجاعة بآفات القنوط والانحلال ، ومن الحير أن ندرس المذاهب الفكرية بل الازيار الفنكرية كلما شاع في أوربه مذهب جديد ، ولكن من الشر أن تدرس بعناو بنها وظواهرها دون ماوزاءها من عوامل المسادفة العارضة والتدبير المقصود ، وقل مثل ذلك في العلامة سيجمونه فرويد المهودى الذي هو من وراء علم الفض الذي يرجع كل الميول والآداب الدبية والحاقية والفنية والصوفية والآسرية إلى الفريزة الجنسية كي تبطل قداستها ويخيل الانسان منها ويرهده مها ويسلب الانسان الانهان بسموها مادامت راجعة إلى أدنى ما يرى في نصه وبهذا تتخيط في نظره صلاتها سر تعويشه والكون وماوراه، وير دالبحض الوجود بالى المنسكة يقول الدكتور غلاب : إن ميشا العاتى بل الغم أحياناً عند أوائك المفكرين يقول الذكور غلاب : إن ميشا العاتى بل الغم أحياناً عند أوائك المفكرين

<sup>(</sup>١) عباس عمود العقاد ٠

هو أن المسيحية لانقدم ترضية تامة إلى مطالب المقل الذي يتوق إلى فهم كل شيء، بل إن المقيدة التسليمية كثيراً ما تتطلب تحفي الصكر عن رسالته ، لأن بعض مبادئها تصطدم مع المقل الذي لم يعد لقروهًا . وقال خلاب : إن قادة الدعوة الرجودية كانوا جميماً من الشواذ وحياتهم الخاصة ليتة بالاضطراب (كيركجودد -جاربيل مارسيل -سارتر) .

ورديهض الباحثين ظاهرة القلق كلها إلى الفلسفات ، وبرى البعض أن الرجودية قد جاءت في خاتمة الفلسفات لترفض النظم الفلسفية جيما ،

and the second s

يز أن المسرة بائتوم خيرة تابعة إلى مطالب المقل للذي يتوق إلى فهم كل ويرد إلى الناب الليليب كامرا ما تطلب تحل الفتكر عن دسالت الن وحرد ما ما تصلوم بالمحافي المسل المستقفل مقال خائد . إن قامة الديموة الويردية كثرا عبداً من اللولد وسالي الخاصة الميمة بالم عطراب ( كركسرد سياريه ل ما يقليه المخفيلة الم

### الوجودية والهيبية.

أما الوجودية فقد عاشت في ظلام الكبوف أما الهبية فقد تلتها لتفرض وجودها على المجتمعات وتندفع بأقصى قوتها من خلال الآزياء والملابس ، ومن خلال إطلاق النفوس والاجساد بما يشبه العودة إلى الصورة البدائية لإنسان النماية والعودة إلى صورة الحيوان وذلك استمداداً من فلسفة تقوم على دفض المجتمعات والآداب والقيم والإخلاق . والدعوة إلى الانحلال والإباحة .

وقد كان هذا التطور طبيعياً فى الفكر الغربى والمجتمع الغربى وأمر لابد منه كنتيجة الفلسفة التي فرصتها عوامل كثيرة والتي توالت وتنابعت منذ وقت طويل من خملال الفلسفة المادنة وإنكار مختلف القيم المستمدة من الأديان والقائمة على الاعتراف بالله والآنبياء واليوم الآخر وسريان دوم الانكاد والسخرية بكل ما يتصل بالغيب أو ما ليس عسوساً واستعلاء الفلسفة على العلم وخروجها من أيدى المفكرين الغربيين المسيحيين إلى اليهوء ، الذين حماوها ومعهم كثير من غيرهم من خلال المجافل المساسونة ، في نطاق أهداف اليهومية التلمودية الطاعمة في السيطرة على العالم بعد تدميره وخرابه وايقاع . الاتحلال به .

وإن أقل مراجعة لبروتوكولات صيون لتكشف عن أنما بلمته الفلسفة الهيبة وما أعلته إنما هو واحدة من هـذه الخطوات الجريئة في مخطط طويل يؤتى تمرته مرحلة بمد مرحلة .

فالفلسفة الهبيمية تقوم فى الأساس علىقوائم ثلاث .

× الفلسفة المادية .

🗙 فلسفة الجنس والنفس الفرويدية .

🗙 فلسفة دوركايم ولينى بريل القائلة بأن الآخلاق غير ثابتة .

أسفاناً تعربح الفكر الفرق من إنسكار البحث فان ما يتبع ذلك هو أن الحياة المحركة أو هما من و الفلاق وعادام ليس هناك سبتولية أو المواقع أو واذاكان البحث في رأى فرويشهو مضدو كل المشاعر والنموات ، فان الانسان ليس سوى حيسوان ، وإذاكان المنسان ليس سوى حيسوان ، وإذاكان المنسان أو المنسان المنسان المنسان المنسان المنسان عن الانجلاق ما يناسها ، كل صداكان لابد أن يشكل حركة تندفع بالشباب الدكل بذغبة موالمناه على النموات المناسسة على النموات المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة المناسسة على النموات المناسسة على النموات المناسسة على النموات المناسسة ا

وهنا تكون الهبية واقعاً لهذه المجموعات التي وصلت الى آخر حلقة من حلقات ذلك السباق الجنوني فاذا جا لاتجد شيئاً ، بل تجدار فض السكامل للحياة والمجتمعات والقم والآدب والفنون جميعاً .

وهنا تجدهذا ألصعور بالغربة والوجمة والتمزق والصك والتتيانء ومن هنا

علت على سطح المجتمعات : جماعات أشبه بجماعات النور القديمة ، نمز قتالملابس وقد تركت شعودها حتى نمت نموا كبيراً ، مع إنصر ان عن الماء ، فقرا كمت الاقدار وبدت روائح كرمية من خلال الاجساد والملابس .

(1)

إذا راجعت كلمة هييز في اللذة ( Hippisn ) وجدنا أن معناها منطبق حقًا على هذه الصورة : فهي تعنى ( سي. الحلق ) وهو مأخوذ من اللفة اليونانية القديمة ( Hyp-chondeiscal ) وهي صفة كل فرد يعاني إضطراباً عقالياً يؤدى به إلى الإنقباض والكابة ويصل به إلى داء السوداء ( الميناخولي )وهو مايشبه الجنون .

وتقوم فلسفة الهيبية على الرفض السكامل للمجتمعات والحياة ، والانقباض إذا قيمه وأساليه، مع عارسة التحلل الصريح لسكل القيم الروحية والاجتماعية ، ومع الانسحاب من المجتمع ، إلى العراء والصحراء وهذا بيني أن معناسين فلسفات ماركس وفرويد وسارتر ودوركام وليني بريل اللى فرضت على المجتمعات الغربية لتحل على مفاهيم المسيحية القديمة قد أتمرت هذا الجيل من مرضى النفس ومنحوفي السادك ومن الساخطين والمتعرف ، الذين يشكرون كل شيء ، هون أن تمديم القلسفة الهيبة بطريق للتحرر ، أو تسكشف لهم ضوءاً إلى اللبديل الصادق فقد غروب بهم الفلسفات المسسادية والجلسية ظاهرة معقدة شديدة التعقيد .

ورى بعض الباحثين أن الهبية هي إنفجار في الوجودية حيث ظلت الوجودية اكثر من عشرينسنة تمارض نشاطها في الكهوف، بإطلاق|الصعور واللحمى، والعرى، والإباحة، وإطالة الشعور والسوالف، والملابس المشجرة والفنيقة والزاهية وإذا كانك الوجودية مى ثمرة الفلسفة للمساسونية البهودية التلمودية لتدعير القيم الديلية فى الغرب، فإن هناك بجاولات أخرى للاستفادة منها عن طريق مستعمرات العرى أومصكرات الحبيز التي تأخذ بها بعض القوى الرأسمالية كوسيلة لاستجلاب السائمين.

وقد أثمرت حركة الهبية ، ثمرتما في خروجها إلى المجتمع واتصالها بالشباب مما عرف فى السنوات الآخيرة من مظاهرات صاخبة الشباب فى عديد من هواهم الدول الآورية وفى فرنسا انطلقت الحربية من السربون وخرجت من السكان العملية كالطب و الهندسة ، وليس من كليات الآداب والفنون ، ويرد الماحثون الظاهرة كلها إلى البيودية التلمودية الحقية ، وإلى الصهيونية التى تعمل المقضاء على قيم المجتمعات وتحقيل عدلة خاطة لتدمير الحضارات والقيم ، الباحثون على أن حركة البيبة حركة هدامة عناطة لتدمير الحضارات والقيم ، فهى معارضة النظام والنظافة والعمل وإحياء لمقاهيم الوحية والصابة والقتل والسفاد ومن عجب أنها تعمل على هدم كل شيء ، دون بديل ، إلا ماقده .... قلوة من مفاهيم الآديان التي حطمتها الفلسفة المبدية عمى اشد قسوة من مفاهيم الآديان التي حطمتها الفلسفة المبدية عمى اشد قسوة من مفاهيم الآديان التي حطمتها الفلسفة المبدية .

(4)

اهترت المجتمعات الغربية بعد أن الفصلت عن مفاهم الدين على النحو الذي عرفته من خلال المسيحية الغربية والكنيسة ، وكان الفاهم تأليه المسيح والاسرار السيمة والحطيقة في مواجهة أصواء العلم ومفاهيم العقل أثر بعيد في الاضطراب النفسي الذي صاحب إلفس الغربية التي تم تجد أماهها غير العلم لتتخذ بذيلا للفاهم الروحية والفسية والدينية ولم يكل العلم قادراً أن يعطى ق بمال ليس مجاله ، فكانت الفلسفة التي ساولت أن ترسم أبدلوأج سبية بعد أيغلوجية لمنهم اجراعي فضى يحل محل الدين والعقيدة دون جنوى . «خسار

وكانت ألهاولات التي سلكتها الفلسفة الماسونية في السيطرة على الفكر الغربي أرها في إيجاد بديل أشد قسوة وعنما مذلك هو بديل البيودية التلودية في الدعوة إلى حجب مقاهم الالوهية والنيب وإنكار البحث والجواء والتركيز على إقامة المياة الدنيا على أنها الناية الوحيدة للانسان في الحياة من خلال دعوة للى الإنطلاق والتحسر ومن على القيم وتصليم كل الضوابط التي تعول دون تدافع الغرار والرنبات ، وتحويل ذلك حيثاً إلى فلسفة منججة لها طابع على براقي الدرار والرنبات ، وتحويل ذلك حيثاً إلى فلسفة منججة لها طابع على براقي الدرار والرنبات ، وتحويل ذلك حيثاً إلى فلسفة منججة لها طابع على براقي الدرار والرنبات ، وتحويل ذلك حيثاً إلى فلسفة منججة لها طابع على براقي الدرار والرنبات ، وتحويل ذلك حيثاً إلى فلسفة منججة الما طابع

ومن هذا فان النفس الذرية تحت تحقيلت الهنطراب مقاطيته المنتسلية المرية ومقيداتها ومن خلال الدعوات الجديدة التي كانت السندان الفضار على بقالها الدين والمقالم والإيمان بالله والدين والدين الموالد والإيمان بالله والدين والدين الراحل الراحل ثم على نفس الفلسمة المساحدة الله كانت الموالي الموالد وحودكا من ولين بريل عنهم كانت الوجودية نهاية لذلك وعنها العلقت الحبية حصاداً عشما مارعا لا يق على شيء والدين والمنا لا يق على شيء والدين والمنا المناسبة المناسبة

ومن هنا نشأت قضية الغربة والغريب ،

الغربة للمجتمعات والغريب للفرد .

ر واحداث براخ المؤرف كان هو سمان المتعلقة البائدة وسمان المسكان و رزاا و المائدة البائدة و المسلم المسكان و المسلم المسلم و المسلم المسلم و المسلم

يه إجهد المجتمعات هذه الاحاسيس الرهبية التي خلقتها هدفه الفلسفات وفي ورابعا تفسير قائم على الحروب الندية المسلمين في المجتمعات الاوربية العمل المشوقية في كل لجنفة وحاول بعض المسلمين في المجتمعات الاوربية العمل بالمكلمة على وانتشال الفرد عايمانيه من الغربة التي تؤدى بعال الحقوف فيا الجلسان المن المتربة التي تؤدى بعال المجتمع وعا يشعر به الفرد من فراغ نفسى ومن وحشه وانفصال بيئة وين تجتمعه .

وارتفعين الأسوات تقول أن التركيز على الحاب المادي من الحياة لمخطئ المشكلة فقد يخلق معتقداً بأن المجتمع يتألف من أقراد كالآلات يتوقر لهم المطالح والمقاون والمقاون القول المجتمع والفقة المادي الدي الذي الكثيرون عقدار جاهو إنجسان روح الحرية والثقة بالنفس وأن الدعوة الماركية قد فشلت لآنها حصرت نفسها في العوامل الاقتصادية وصرف فضها عن جوهر المقبقة التي مح دوم الفيقة التي مح دوم المقبقة التي مح دوم المدتمة عوص معدد الانتاج .

(1)

ويعالج كولن ولسن فى كتابه اللامنيتسى ( The outsider ) موضوع الغربة التى يعاتى منها النصر قبرتى أن الغربة مرض متصل بتصدع الذات أو (إنشقاقها نفسة عدم تواسعها أو إنسجامها عم المجتمع الذي تعيش فيه .

ا يأن يناجزة الغربة هي مشكلة (جناعة تقوم على شعور الفرد بالانتصابي عن يجلمنا الفريط أن المروماني برغم حيرته وشكة فانه لم يفقت والانتمان مالحققات من ال

أما الغرب في هذا المصر فهو إنسان عاجز عن الإيمان بوجودها . فالعالم في رأيه عَالَم مُنتَقَدُ للمَحْبَقَةُ أو عالم زائف قائم على اللامعقولوالفوضي وعدم أن طبيعة الحياة في المجتمعات المتحضرة وماتفرضه من سلوك خاص تجعب عن الإنسان حقيقته الاصلية فيحاول أن يخسسدع نفسه بالمظاهر السلوكية وبالفلسفة أو الدين مقنماً كل مانى أعماق ذاته من نزعات وحشية ومن فوضى وكأنه كأن راض عاقل متحضر .

ويصل ولسون إلى أن أرمة الغريب إنما هى أرمة فقدان الأيمان يظل فيها على حال من الفاتن والتملل والعذاب حتى ينظفر بشى. يشبع عنده عاطفته الدينية المفقودة ، هند ذلك لاتبق نظرة الشر هى الغالبة على تفكير الغرب . ويرى ولسون أن الاعتباد على التفكير العقلى المجرد ليس بقادر على حل مشكلة الغرب فان ثمة إمكانيات أخرى فى إلانسان لابد من إستغلالها وتطورها للكشف عن مجدات للفر الذى أحاق بالبشرية . والذى هو سر من أسراد أرمة الغرب الكبرى .

وينادى ولسون بالبديل ويقول: أن الغريب الذي ضفت عنده العقيدة الديلية نتيجة لسيطرة التفكير العقلي الصرف الذي هو ظاهر، عامة في الحياة المعاصرة بحاجة ماسة إلى بديل ليشبع عنده العاطقة الديلية ويجد عندها الملاذ الذي يبحث عنه .

ويهاجم واسون فكرة الحلاص المسيعية ويدعو إلى تحرير الإنسان والفكر الغربي من معتقدات وهمية تسيط على الإنسان المسيحى ويرى أن هذه العقيدة تقف حائلا بينه وبين رؤية الحقيقة (١٠ . ويقول ولسون أن مفهومات مثل الحطيئة الأولى والخلاص هي إحدى مصادر الغربة وهي تطرأ للغريب بطريقة طبيعية ، وعنسده أنه بتحليل فكرة الحطيئة الأولى . مثلا يتصع لنا أنها تمنى نفس الثوء الذي تعنيه فكرة الوهم في الديانة المغدية

<sup>(</sup>١) راجع كتاب اللامنتهم لـكولن ولــون والمراجعة التي أجراها له العكمةور عمير زكن "متماوي ف كتابه (إلادب وتيمة الحياد الماصرة).

فالناس في نظر ( رأماكريشنا ) ليسوا خاطئين بالمعنى المسيحى للمطلق وإنماهم أرواح عندوعة بالآوهام ولذلك فهو يقول : أنه من الضرورى التخلص من الحصلية الاولى ، لأن الحطية الاولى فى حدود فهمه لهامى مايحجب الحقيقة عن دوح الإنسان ..

ومهما يكركولن ولسن يصدر عن نفس تراث الفكر البشرى الموغل في الوثلية والشكوك والإساطير فانه يكشف كثيراً من جوانب الاضطراب التي أصابت المجتمعات المفرية ويردها إلى أنها تتيجة الانفصال عن الدين أو العقيدة ويرد كول ولسون أؤامة ويردها إلى المحاصر إلى غلبة مفهرم العقل وسيطرته الكاملة

التى سحقك سحقاً كل القيم الروحية النفسية والاخلاقية مزرجة وتسامح: يقول و أنها ازمة العقل المسيطر على الإنسان، فقد أضف العقل الصرف مركز الاشعاع العاطني في الإنسان وهو العقيدة الدينية » .

وإذا دعا ولسون إلى ( تنمية ملسكة الرؤيا والكشف الصوفى عن طريق الإرادة )كمعل لارمة الغريب فإنه أن يجد أمامه مفهوماً أعمق للدين الحق هو الاسلام، ولذلك فقد لجأ إلى فاسفات الهند الصوفية الحديثة .

و لكنه من خلال هذا التخبط فى الرؤيا يحاول أن يقول ما يطابق مفهومنا أنه ليس فى إمكان الإنسان أن يغسل من نفسه مايعتر به من صدأ أو مايغلف إحساسته من سماكة لإإذا طفر بشقء من السلام النفسى والحدوء الروحى » .

أماكيف يصل إلى ذلك فإن كولن ولسن يسجن عن أن برى المورد الخير وهز حين يدعو إلى النامل الروحى : يرى أنه يؤلف بين الإنسان والوجود، ويوقن (أن هذا النامل قادر على أن يحرر العقل من سلطان المادة ) وهسذا الإضرار على المفاهيم الروحية والنفسية والصوفية إنما يكشف عن ظاهرة جديدةً في الفكر الغرب تعاول أن تواجه الظاهرة المادية ولكنها تعميز عن الرصول إلى شي. .

ويقرر واسون : أن وصول الإنسان إلى لحظات ، الكثيف يجفدتموره أولا من التفكير العقل المجرد الذي أثبت أنه غير قادرة وحده ، على إدراك أى منى حقيق وراء هذا العالم ، وهذا تفدير صحيح وهو يصدق أيصا حين يقول: :

والعذاب عن الترجب: أزمة فقدان الإيمان يغان فيها على حال من الممل والعذاب عن المدال الانتجاب عن يربي عنده عاطفة الدين المقدود ، وكذلك يصدق في إعترافهان الانتجاب عن يربي عنده عاطفة الدين المقدود ، وكذلك يصدق في إعترافهان في القول بأن تمة إمكانيات أخرى ، في الإنسان لابد من استفلالها ويرى ضرورة إجراء الثوازن بين الارادة والعقل والعاطفة بما يحقق التكامل النفسي ويتناف موقف كول ولسن هنا عن موقف الوجودية وعن موقف سارتر والبير كامي إختالة واصحاً . وإن كان في كتاباته برتبط بهما ويحاول أن يكون إسبال الآزمة ترجع إلى طبيمة العصر نفسه وإلى مامرت به أوربا من تجارب أساب الآزمة ترجع إلى طبيمة العصر نفسه وإلى مامرت به أوربا من تجارب في تأليه الهم ويتقديم بل وتسخيره أحيانا في إشمال الحروب وخلق جو من وما فقد كان وطبيعاً أن يؤدى هذا الله عور والقاق المهم المقيم الذي استيد بإنسان القرن مذاكله إلى بحلق هذا الله عور بالقلق المهم المقيم الذي استيد بإنسان القرن المشرين حتى أصبح مرصاً شائماً وطابها ميزاً لانسان هذا العصر .

وكان طبيعياً كذلك أن يصاحب هذا القاق احساس لبدت الحياةوانعدام الدافع والمسوع لبذله الجهد والطموح في عالم قد يباغته الدمار في كل لحظة.

ومن هذه العولمل نشأت أوبات التوتر والقلق والغرية والشعور بالمبك.

وانعدام الجدوى من الحياة ، وكان مصدر ذلك فى الحقيقة هو ضعف العقيدة الدينية والافتقار إلى الابمان بانه .

ولكنه لايعرفكيف يصل إلى العلاج الحقيق فى الدين الحق الذي لايعقد لاهله ومعتقبه مفاهيم الحلاص أو النحلية الأولى

وأن تهويمه ولسن حول الصوفية والرؤيا والكشف إنما هي ضعف في رؤيا الاديان الفائمة في العالم والتعرف عليها .

#### ( ( )

هناك تجربة أخرى من خلال الفكر الغرق نفسه تحاول أن تمكشف الحفظ وتركز العنو. عليه وإن عجزت أيضاً في الوصول إلى الحل الإصبل .

الله هي تُورة الطلاب والمثقفين :

وهى ثورة تحاول أن ترتبط بالجاءات الهيدية من حيث مفاهيمها ولكنها تخطو خلوات أشد عمقاً فى وفض الإبدلوجيات القائمة فى مختلف العالم العربي ولا شاك أن ظاهرة الرفض لها أكثر من مصدر وسهب. إذا خلصت لنفسها

<sup>(</sup>١) أيضاً راجع بحث الدكتور مصطفى بدوي مجلة كلية الآهاب ١٩٠٨ ٤ ( م ١٤ - الاهارجيات والفاسفات )

دون أن يكون ورامها عمرك أو دافــــع من الدوافع الى تظاهر كل حركات الانتقاض هلي انجتمات الماصرة .

وأبرز معالم هــذه الظاهرة سواء بالنسبة للوبية أو الشباب عامــة هى ذلك النقض الواضح العميق الذى تواجهه هذه المجموعات من ناحية النفس والعقيدة بما يخلق ظاهرة الغرب .

فقدتيت أن هذه الإسلوجيات على اختلاف أنواعها قدحيوت صرادخال الامن والإيمان إلى النفس البشرية ، بل أنها زامتها المفاعاً إلى القلق والضياع باصطخاب الندارات للادة سوا. في جال الاقتصاد أو في جال النفس والاجتماع حتى لتكاد تستشعر جاءات الشباب روح العدا. والثم والحقد.

ويرى بعض الباحثين أن هناك تناقضاً مدبراً لحلق روح الفلق والضياع والغربة ، ذلك هو الرجل بين دراسة مثاليات الحضارة وأحلام القوميات الإخلاقية بما يرتفع بالنفس البشرية إلى الصورة المثلى فى الكتب ، فإذا مااتصل الناس بالحياة واجموا معارضة تامة وصورة مختلفة فيشعرون بما يشبه الصدمة بين عالم لمثال وعالم الواقع .

وركز الباحثون جميعًا على أن مصدر الازمة كابها هوضياع الإيمان واليقين وإن إمكانيات العلم وقدراته الصخعة لم تستطع أن تحقق الثقة .

فحيث ألتى الدين السلاح[زاء طنيان العلم، في النصف الثاني من القرن الناسع عشر، جاء العلم في منتصف القرن العشرين فألتى جميع إمكاناته ومقدرا تمبعتر فأ بالعجز أمام الأسئلة الأبدية المطروحة، وهكذا سقط آخر درع تحصن به الإنسان (١٠ بعد أن سقط التاريخ والفلسفة ، غير أن هذه النتائج الحقيقة قد تصديما دعوة أخرى خطيرة تقول :

<sup>(</sup>١): يجمرت عن تجب مالح : في بحثه عن الطلاب جبل النصب والنورة.

 (ان مجتمع غربة الإنسان بحب أن يزول من الناريخ لانشا فسنع علماً جديداً أصيلا.

هذه الصيحة هي الغاية التي ترى إليها الفلسفة الماسونية ومخططات اليهودية التلودية على النحو الذي صورته برونوكولات صهيون

هذه هى العسيحة الحطيرة التي تدكن وراه كتابات هربرت مركوز وكثير غيره من محملون اليوم على النظامين الراسحالى والماركسى جيماً والدعوة للى المجتمع العالمي واحتواء النسكر الغربي لجعله فسكراً عالميا هو من أعمال العسهيونية العالمية . ومن هنا قد استطاعت اليهودية العالمية احتواء الحركة الحميية وحركات الشباب إلى الغابة التي تريدها ، من خلال الوعد برويا جديدة للعالم كله (وهذا مازاها بصاً في دعوات الروحية الحديثة وغيرها من الدعوات من حيث استقلال الفلسفات المختلفة إلى الغابة الكبرى .

ويرد بعض الباحثين نرعة الغربة والفلق التي يعيشها الإنسان المعاصر إلى تمسكم الآله : وسيطرتهــــا على الإنسان محيث يدوكاً بما هو خادم لوثن صنعه بيده

غير أن هذا في الحق علمل فرعى فى مشكلة تقوم أساساً على سقوط الدين والاخلاق فى مجتمعه سقوطاً فلسفياً واندفاعه إلى ظاهرة الانطلاق والتحرد السكامل من كل قيد ، مما أفقده الارتباط بمحوره الأساسى .

ولقد حاول السيس كاربل أنه يصل إلى هذا المنى حين قال: لقمد عانى المجتمع العصرىمنذ تشأنه من خطأعقلى، خطأ ما زال يشكرو منذصصرالنهضة. لقد كونت التكنولوجيا الإنسان ليس تبماً لروح العسسلم ولكن تبعاً. لارا. مينافيريقية خاطئة، وها قد جان الوقت لكى يتخلى عن هذه المذاهب.

. يجب أن تحطم الحواجز التي أنشئت بين أجزاء المواد الصلبة بين مختلف. الجوانب لانفسنا . و الطلقة للمسئولة عما نعلقه ، جار من ترجمة فكرة جالياو إلى فصل الصفات الأولية للأشياد التي يمكن قيامها بسهولة عن الصفات الآخرى وهي: (الشكل باللون ب الرائحة) التي لا يمكن قيامها ، أى فضل السكم عن النوع ، ولقد كانت تجزئة الآشياد أمراً ضرورياً ولكن إهمال همسذه الصفات لم يمكن كذلك ، لقد دفعت هذه الغلطة الحضارة إلى سلوك أدى إلى فوز العملم وأنحلال الإنسان ، .

م يفطينا أن تبدد الإنسان مرة أخرى ، يجب أن نصح الحطأ الدى علم شبيه بالآلة . يجب لكن نميد للإنسان ذاتيته أن تحطم هيسكل الحجارة التكنولوجية نفسها .

ويتساءل بعض الباحثين : • هل اتجه العلم نحو الإنسان ليبكون إنساناً .

هل طرح العلم أى جديد أمام قضايا العصر المينافيزيقية الى تقلق الإنسان والإجابة « إن العلم نفسه أصبح أزمة من أزمات الانسان تضيف إلى مأساته أخطر حلقة ماساوية في تاريخ البشرية ١٦٠.

 ولقد حاول العملم أن يحل قضية الانسان فغرق وأغرقه فيها وإذا كانت البشرية تتعلق حيلا بعد جاربا مال لحل قضاياها الكونية فإنها بعد اعتراق العلم بعدم قدرته تصبح معلقة بخيوط الهواء

وبعرض ( هير پك . ج . دوسو للابرايس ) أستاذ علم التاريخ بجامعة بيل. لدور العلم في حل قصايا الانسان المعاصر فيقول بر

<sup>(</sup>١) إنهرف من تجيب صالع ,

إن مسئولية وجال الفسكر فيوقت كأب فيه الحذيف عن العام والتكنولوجيا هى النظرة إلى الوراء فى التاريخ استكشافاً لجذيب الاوصاع الساعدة البوس تم النظلة إلى المستقبل لإناحة قدر بمكن من المعرفة أمام يحتمنا الذي يحث اليوم عن إستراتيجية جديدة .

 وإن العلم ينمو بمرعة تعشاعف ثمان مرات لحل مضاعفة في كل الاحود غير العالمية ، قبر يشمو بسرعة تجمل كل ما حداء يبدو بالتقارة وكانه ساكن تقريباً ،

ومنى هذا أنالهلم قد سقط فى إمكان إعطاءالبشرية مفهوماً كاملاأو يعيب هن الاسئلة الحالدة : لماذا نحيا ، ولكن منى هذا أن تبحث البشرية عن الدين الحق لنعرف أنالقوى الفارية المسيطرة تعرف كيف تحول بينها وبين فالتحوتمهد لها لنذهب فى تيه جديد .

(6)

إن الباحثين يرون أفخادين بمفهومه فيالغرب ( المسيحيةالغربية ) والفلسفة والتاريخ جميعاً قد هجروا هن تحقيق المطمح البشرى إلى الايمان واليقين :

أما الدين فقد كانب المسيحية الغربية على النحو الذى صيفت فيه بعيداً عن مفهومها الأساجى علملا خطوراً في تعويق النهضة ، ومقاومة العسب لم ، وتأليه الانسان ، ورضع الحطيمة أمامه كحاجز ضخم .

ثم جاد التفسير المسادى للتاريخ فعجز أن يقدم له حلا لمشكلته، ثم جادت الفلسفة فتخيطت تخيطاً شديداً ودفعت الانسان دفعاً إلى أعضان المادية الفاسية وسافت الناس إلى تعمق الشك في القيم الدينية والأخلاقية ، وجاء العلم فعجز هن أن يحقق للبشرية شيئاً في جال الايمان والتيقن . كان هذا اليأس من كالمقررات الى فرمنت نفسها هو دافع حركة الرفض والغربة الى استطارت باسم الحبيية .

و المبية هى صيحة اليأس الكامل والعودة إلى عصود الكهوف والفابات وشواطي. الآنهاد بالمرى والسلبية ورفض المجتمع ، والالتجساء إلى العقاقير والمختدات التي تدفع إلى المنعول والاستراق . وسقوط كل قيم الروح والكمالات الانسائية والاتجاه نحو الجلس وجادة الجيد ، ومعارضة المحتارة والعسل والنظام ، وإنسكار فطرة الزواج والاسرة ، وفيم الحرية على أنها الانطلاق السكامل من كل قيد واللاأدرية والحقوف من الموت، ضد العقل والروح معاً ، وضد القيم والتاريخ .

ويرى بعض الباحثين : أن الهيبية فلسفة جديدة ويردونها إلى خلاصــة فلسفات الشرق والقديم من وثنية ومجوسية (مانو وبوذا وزرادشت).

ولما كانت الهيمية تهدمكل شي. وتحطم كل القيم فانها تقف عند ذلك دون أن توجد بديلا لما تقوم به .

غير أن الفائمين من وراء الحبية وقورة الشباب محاولون أن يعطونها مدداً حين يدعون إلى توجيها نحو اليوجا والفلسفة الهندية القديمة التي تقوم على وحمدة الوجود والبوذية بمفهوم الرفانا، ومنى هذا أن تقوم الحبيبة على وم آخو ، يستعد من الفلسفات الرثلية التي حطمت شحصية الانسان في الماضى، ودفعت إلى الفرق في لجيع وأوهام الفسك والتصوف و مسائل الكشف والحلول والاتحاد وذلك ما يمكن أن يصل به إلى مفاهيم الروحية الحديثة التي هي إحدى إدوات اليهودية التلودية ، ومن هنا تجرى محاولة تقديم إبطال الوثمية القدامى كياذج البطولة الجديدة .

## الفصل الستيلع

Water But the think of the

## فلسفة وحدة الحضارة

### أو والحضارة الواحدة،

يماول الفكر البشرى أن يطرح في بجال الحضارة مفهوماً فلسفياً تاريخياً يقول بأن العالم لم يشهد غير حصارة واحسدة : مى حضارة البحر الآبيض المتوسط : هذه الحضارة التي تتصل من القديم الفيليقين ، والبالمين والحيشين والآدوريين والسكادانيين والآرامين وغيرهم ، وهى التي لم تلب أن أصبحت حضارة يونان ورومان ثم دخلتها عناصر عربية في فقرة من فتراتها ثم لم تلب ان عادب مرة أخرى إلى أوربا وبرى أصحاب هذه للدعوة أن هذه المضارة قامت على ثلاثة قوائم هى الفكر اليوناني والنظام الروماني والدين الساء .

هذا الرأى محمل لوا. الدعوة العنصرية من أجل خلق قصور بأن الحضارة القي ظهرت في شرق البحر الابيعن المترسط وغربة واحدة ، اتصلت ف العصر القديم ثم إقسلت في الحضارة الغربية سائدة القديم ثم إقسلت في الحضارة الغربية سائدة مسيطرة والثيرق كاله مطحون تحت جناحها بالسيطرة والثيرة من تراث بابل إراز دور الشرق في القديم إنما تركز على كل العناصر الوثنية من تراث بابل وآتمور ومصر وترى أنها أعطت اليونان ثم هاد اليونان والومان فسيطروا على هذه المناطق ألف سنة .

حتى الدين السامي الذي يعملونه عنصراً من حناصر هذه الحضارة الواحدة.

يرده أصحاب النظرية إلى وعناصر وآنار تمود إلى أصول هندسية وفارسية ومصرية غير أن الساميين صهروها بحرارة أرواحهم فنفوا منها الدخل فانجلت الحرافات والاساطير عن دين حيفال بعث في قلب الإنسانية الرجاء والامل، وهو تصوير بجحف للأديان الكبرى المذرلة التي إنخذت من هذه المتعلقة قاهدة ومنطلقاً لمطاء العشرية كلها .

وكأنما تقصر النظرية التي يرهدها جودج سارتون في كتابه :

(The unity and Xinersity of the meditarr aneau world)

كانما تقصر العطا. والتبادل والحركة بين محورين لا غيرهما :

هور اليونان أو روما في الغرب وعود فينقيا أو لمبنان في الثيرق فاليونان والثقافة . والشينيقيون هم وحدهم حمة لوا. الحصارة في بجال لملاحة والتبعارة والثقافة . كاتسك يد الشرق ثم ضم اليونان زماميا في أو لتل القرن الحاسس للميلاد . بعد أن محنى على بعبة نحوا من ألم كان البحر الابيعن بجال المتنافس المينان المنافقة الحبيبة فامتد حتى أو اسطة آسيا والحدد : ثم جاد الومان فجمعوا هذه المتعلقة كلها في ظل الإمعراطورية ثم المعتارة الومانية .

ثم جاء الإسلام ودخل الغرب معقرك التاريخ .

غير أن جورج سارتون وغيره من دعاة الحضارة الواحدة يقفون أمام دور الإسلام وقفة بعيدة عن واقع التاريخ وحقائقه ، فيها كير من الظلم والإنتقاض للدور الصنحم الذى قام به ، وللتغيير الجذرى الذى أدخله على الفكر والتاريخ والجنرانيا .

ذلك أن النظرية الطالمة تقول أن دور العوب لم يعدو أن يكون : نشر ماقور ثوية من الغرس ، وما اقتبسوه من البيزيه بين والاقباط وما إخفوه من النصارى والهود وصائبة حران الوئنية ، ولم يكن حملهم أكثر من أنهم سخلواً لولم المعتادة الواسعة : لموارد حصارة البص المتوسط : وزادوا عليا ونشروها فائتحة أميراطوريتهم من الخاندلس غرباً إلى الصين ومن بحر الحزر إلى منابع النيل » .

ذلك أنه الحنطة الفادح التي يماوله أن يصور الحضارة الواحدة «الفينيقية الهلينية ، وقد احتوت العرب واستوات على المسلين، فدخلوا في بحراها وصبوا فيها ما كانوا قد استقوه من حياة الثقافات الآخرى ، على حد تعبير « أنيس فريحه » ، ولذلك فإن دور العرب الذي قاموا تجاه هذه الحضارة : لم يرد أن يكون في تقديرهم عن الدور الذي قام به من سبقهم من شعوب المتوسط (كالإيميين والفينيةين واليونان والرومان) .

وكأننا لم كمن دور العرب والمسلمين دوراً شاملا وفيادياً وعطفا كل الاختلاف هن كل الأدوار ، بل كان فيصلا بين عهدين ومحسرين في تاريخ الإنسانية كلها .

ويرى أصحاب هذه النظرية أن العسسرب ولم يدخلوا التاريخ الفالمي إلا عندما خرجوا من الصجراء ودخلوا في حوض البحر المتوسط وساروا في . هجرى حضارته ، بل أن ظلم النظرية يتجاوز هذه الدعوى إلى دعوى أشد عنفاً وفحوة حين يقول : أن العرب بعد أن خرجواً من الصحواء قبل الملاثق عضر عرباً ووجوههم مصوبة نحو الغرب لا الفرق ولم يكن للصحواء أن محسوس في ثقافتهم وحضارتهم ،

والحقأن العرب قد استمدوا وجودهم الفكرى من عور دمكه ، الأصيل الذى بدأ به اراهيم وانتهى به عمد صلى انه عليه وسلم وليس عور مكه هو الضحراء بالممنى الذى تصوره هذه السكلمة ، ولكنه هو مبيط وحى الرسالة ألى بدأت عنيفية ابراهيم السمحاء واكتملت برسالة الإسلام الحاتم الى جاء بها محسسد . فالصحراء بهذا المعنى هى التي أهدت الإنسانية أروع معطيات الحق والتوحيد . ومن هنا فإن المسلمون والعرب لم تطرف لهم عين فى الاتجاه نحو الكمبة فى مكة فهى قبلتهم فى الصلاة . وهى قبلتهم فكرياً وروحياً وثقافياً . ومن هنا فإن أثر الصحراء جدا المعنى كان محسوساً فى كل مقدرات حياتهم مئذ يوم بزع ضوء الإسلام وإلى اليوم وإلى آماد بعيدة لا حجر لها .

( ٢ )

هذه النظرية تماول فرض الاستماد الدنصرى الأورق النوبي من خلال معالق استمادى وسيطرة اتفاقية وتغرب واحواء ولكنها في نفس الوقت تماول إعلاء مفهوم محاول أن يديمل على الفكر العربي نفسه ومحتوبه وهو نظرية الاجناس والعنصرية البهودية النمودية التي فرضت على التوراقالتمريف لإقراد مفهوم السيطرة المستمدة من مفهوم والشب المختار ، الذي محاول أن خلال واقع بريد أن يفرض نفسه على كل مقددات التاريخ والعم والشعافة المعاصرة بالتزوير والتحريف . والإضافة والحذف . ومن الحق أن يقال أن الإسلام جاء فاصلا بين عهدين : وأنه قد صحة كل مفاهيم التوحيد والدين الحق والشرية والاحلاق ووضعها في الصورة الهاتية .

ومن المعروف أن كل ثمار المرق الإنسانية إما جادت جا الآديان السهاوية المنزلة ثم احتلطت بالفلسفات والتفسيرات البشرية ثم لم تلبث المفاهيم الآصيلة أن انحرفت واستعلت مقاهيم الفكر البشرى وسيطرت بالرئميسسة والتعددة والتعدرية وعادة الآجساد والإبطال وإعلاء العقل أو الوجدان على النحوالذي عرفته الفلسفين الوثانية الإغريقية والحليلية الشرقية . وكذلك أعمرف الآحيان البهاوية عن معتامينها الأصيلة انحرافاً خطيراً فظهرت نظرة : إله الجنود عند

البهرة والأبوة الإلهية عن المسيحية ، ومن وراءها نظريات إنكار البعث والالتزام الاخلاق ممثلا في القول بوحدة الوجود وغيره من انحرافات.

ولذلك فقد جاء الإسلام راحاً المنهج الرياني الذي يهدى الإنسانية إلى. التوحيد الحق ويحرر العالم من زيف نظريات الفكر البشرى، ومن اضطرابها. وفسادها

ومن هنا فإن ما جاء به الإسلام لم يكن فى الحق كا صوره جورج سارتون وغيره من دعاة نظرية الحضارة الواحدة : لم يكن كل ما قدمه الفكر الإسلام من النسادي والأقباط أو ما أخذوه هو ما ورثه العرب من الفرس من الغرب والأقباط أو ما أخذوه من النساري والهود وصائمة حران الرقيقة م. ذلك لأن معطيات الإسلام إنما الإسلام من فلسفات، فقد استكمل الفكر الإنساني منهجه الأصيار ومصمونه الواضح المستعد من القرآن قبل أن تتزجم الفلسفات. ولم زد الفلسفات الفكر الإسلام شيئا ، بل لمل الفكر الإسلاي بذائيته الأصياة قد استطاع أن يتحرب من منطق اليونان وو ثابة القرس وتعدد الهنود وغيرهم ، وظل قادرة على أن يقد من بعث يقدم المشرية منهما صادقاً متكاملا من الفرآن ، الذي لا يائيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه . أن ما ورثته البشرية من الفرس والميزنطين والنساري يديه ولا من خلفه . أن ما ورثته البشرية من الفرس والميزنطين والنساري والمود وصائمة حران الوثامية إنما هو ذلك الحصاد الذي واجهه الإسلام، الحق وقال فيه كلته النافذة الحاسمة .

(1)

إن المراجعة الحقيقية لتاريخ الحينارة في الشرق يرتبط بهجرة اراهيم عليه السلام حوالى ١٧٥٠ قبل الميلاد والتي تمتد الريخيا إلى رسالة محدصلي انه عليه وسلم في القرن السابع بعد المسيح ، والتي تمتد جنرافياً من العراق إلى سوديالك مصر إلى الجويرة العربية والتي مرت من خلالها عناف الاديان السياوية المنزلة

وقامت في ظلها الجيشارات الآشورية والكلدانية والفينيقية والآزامية وكلها عناص ترجع إلى أصل واحد هو ابراهيم كما أن كل الآديان القائمة اليوم ترجع إلى أبناء اراهيم اسماعيل وإسحق ومنهنا فإن الحصارةقد بدأت فيفرع ابراهيم آلذى يقطن مناطق سوريا وبين النهرين والذي كانت عناصره قد هاجرت أساساً من الجزيرة العربية وتشكلت في شمالها ثم كانت رسالة محمد في الفرع الاسماعيلي الذي يرتبط بهجرة إراهيم إلى مكة ورفع قواعد البيت وإقامة دين الحنيفية والتوحيد الذى جدده محمد ﷺ ومن الحق أن يقال أن هذا العالم بحدوده الجنرافية والفكرية هو عالم الحنيفية والعروبة وهو يفس العالم الذي حاولت أن تصوره دعوة إراهيم في ذريته القائمة بالحق والتوحيد . غير أن تباراً حاول أن بصارعهذه الدعوة : ذلك هو المحاولة الهودية والتلمودية لتحريف التوراه ولحلق تصور عنصرى قائم هلى مفهوم الاستعلاء من خلال أسطورة . شعب الله المختار ، وإن المراجعةالدقيقة للعهد للقديم تكشف تبايناً واضحاً بيناليهودية وبينمفهوم. الدين الحق وتعادضا عميقاً حيث يكشف العهد القديم عن عنصرية واضحة وأستعلاه صريح . مخالف مخالفة صريحة مفهوم الإيمان بالإله الواحد حيث الناس جميعاً أمة واحدة لافضل لآحد على أحد ولاجلس على جلس إلا بالعمل.

يمضى الدكتور الفاروق يصــور الفرق بين العنصرية وبين الحنيفية فيقول : · و العنصرية : تمثل حزب أوقبيلة من المهاجرين أنفسهم كنوع من أفضل المخلوقات وأتباع نظام أخلاق يقضى بالحفاظ على سلامة هنصرهم وعدم الانصهار في أى قبيلة أو شَعَبِ أَوْ أَمَّةَ آخُرَى أَمَا وَالْحَيْفِيةَ: فَهِي تَمْثُلُ الْمِهْاجِرِينَ أَفْسِهِمَ كَذُوىرَ سَالَة يحملونها إلى ألبشر أجع ويخصــــونها بالانصهار فى جسم البشرية التى كانوا وَبَاهِدَاهُ - الذين ينصهرون معهم عن طريق المصاهرة والمؤاخاة – لغتهم وثقافتهم ورسالتهم، لذلك جاءت التوراة بعد أن،بلورتها العنصرية يقول : إن إيراهيم هاجر لان يهوه أمره بذلك، ولكنها تنعمدالسكوت على أمر يهوه، فهي تقول أنه أمر تلقائي عرضي أي لاسبب له فالله فاظرها فعشل إبراهيم لأنه هو ، وقد فيضل ذريته لانها ذريته بل قطع عهداً ( لاميثاناً ) دلى نفسه بتفضيلها مهما حصل إلى الآن حتى الإله تمثلته كإله هذا العنصر من دون الناس و أما القرآن يِجَاء يِعلنَ أَنَ اللهَ إِلهِ الجَمِيعِ لاقدرة وقهراً بل حياً ورحمة ، وجاء يؤكد أنهجرة إبراهيم لسبب وجيه , هو التوحيد ، وأن الله أعطى له ميثاقاً بأنه تعالى سيجازيه أحسن الجزاء إذا قام وقومه بتحقيق أمانة السموات وأنه تعالى سيعاقبه أشسد المقاب بل سيدله وقومه إذا لم يحققوا هذه الأمانة , إذن نحن أمامنا نرعثان : نزعة أقلية متغنتة ونزعة أخلاقية متفتحة أخلاقية ، لولا الاولى لمــا استعلاع المُهاجَّرُونَ الذين تابعوا سيرهم إلى مصر الابقاء على عنصرهم في مصر ولمنا اضطنده الصريون ولولا استمرادها لماكان تاريخ البهود للعروف فالبهبوذ أبناه هذه النزعة. هذه النزعة المنصرية هي التي تحاول أن تفرض نفسها على منهوم الحصارة الواحدة بينها حقائق التاريخ تثبت غير ذلك تماماً : تثبت أن الاسلام جاء مجدداً لدين إبراهيم الحقيق القائم على التوحيد الحالص . التورّاة من أجل|علاء مفهوم الهودية التلودية الذىعرقوا به علىمدىالعصور: قوامين على الربا والعنصرية وتأليه المال .

وقد صور ذلك أحده ول ديوران فى كنابه قصة المصارة بأوضع بيان: و يدو أن الفاعين الهود عدوا إلى احد آ لهة كنمان فصاغوه على السورة التى كانواهم عايه وجعارا منه إلى أو هو الآله جوه ) فهو ليس خالقهم بل عالى قلم، وفى يهوه صفاتهم الحرية ويهوه إله قاسر منصب لشعبه ، لأنه ليس إله كل الشعب بل إله بني اسرائيل فقط ، وهو بهذا عدو الشاقة الآخرين كما أن شعبة عدو الشعوب الآخرى ، ومن خلال هذا التحريف فشأت نظرية الشعب المختار وفكرة السيطرة على المالم وتنظفت فكرة الشعب المختار في أحماق النفسية البودية حتى أصبحت جوراً لا يتحو أمن الديانة الهودية عين أنها تصبح والمدم سواد أذا جردت منها ، "ا ومن هنا كانت الطلاقة السيطرة على أساس أن المال هو الإله الحقيق : على حد تعبير كارل ماركس حين يقول ان للال هو اله اسرائيل المطاع وامامه لا يديني لأى اله أن يعيش، "ا".

ومن هذا كانت محاولة اليهود في فرض هذا الالمعلى المالم كلفاؤا تصفق ذلك كان نصراً ساحقاً لليهود . ومن هنا تحاول اليهودية التلبودية أن تفرض نفسها مصب دراً للحضارة منذ فحر التاريخ واحتواء كل ما قامت به الامم المختلفة في منطقة الشرق من خلال دين ابراهيم . وتجرى تحريف التاريخ بمايوافق هذه الغاية .

ويحرى هذا التحريف مجارى عدة : فهو يحاول أن يستوهب الفكر الاغريق

<sup>(</sup>١) ول ديورات قصة الحفارة ص ٢٤ - ٢

<sup>(</sup>٢) نؤاد محد شبل : فلمغة الحضارة

<sup>- (</sup>٣) ماركى: السألة اليهودية

الوثنى القسديم واستعيده من جديد، كما أنه يجرى تجديد الدعوات السابقة الإسلام كالفيليقية والأشورية والبابلية والفرهونية والوثنيه العربية الجاهلية .

ويحاول إنكار رحلة إبراهيم إلى الجزيرة العربية ومايتصل جها من بناه
 الكعبة وقيام مايتصل بدوة إسماعيل وقيام دعوة التوحيد في مكة قديماً.

ومن هنا يبدو إعلاء العنصرية اليهودية التي قاومت دهوة المسبح عبسى الذي يجاء برسالته داعياً إلى مقاومتها وشجيها . لقد دعا المسبح عبسى إلى هدم العنصرية اليهودية وحذر منها .

وقد جاء القرآن بالقول الفصل فى هذه القصية كلها . فأعلن أنه نبوة إبراهيم وملكم ليست بنوة دم أو ميراث وإنما هى بنوة فكرة وايمان : وقد قررت الأديان كلها (بما فيها اليهودية والمسيحية) شجب العنصر بقوجعلت موضع التفاعل بالعمل وأن نسب إبراهيم نسب عمل بما آمن به وهذا مايصوره القرآن فى قوله [ وإذا ابتلى إبراهيم ربه بكلمات فأتمن قال أنى جاعلك للناس إماما قالوون ذريق قال : لاينال عهدى الظالمين ]

فضلاً عن إشارة القرآن إلى أن إبراهيم لم يكن يهوديا ولانصرانيا وما أنزلت التوراة والانجيل إلا من بعده ، ومن كل هدفا يتقرر أن الحنيفية السمحة هى الى شادت هذه الحضارة التى عرفها الشرق كله والتى قامت أساساً على التوحيد ثم إنحرفت عنه من خلال الدعوة المنصرية التى قادها الههود فأضدتها إفساداً شديداً وغلبت عابها الفكر البشرى بوثنيته وآلهته ثم جلة الإسلام عنداً لدعوة التوحيد وبحرداً لها من عنصرية اليهود و تعدد التحل الأخرى .

(0)

ومعنى هذا أن الدعوة الحتيفية التى دعا إليها إبراهيم والأنبيا. من ملتـــه جميعاً إيما كانت تقوم على التوحيد الحالص وعلى نشر رسالة خلقيـــة « يقوم على المساواة والعدل وغيرها من القيم الثابت. قا الأزليـة الأبدية ، .

كانت هذه المنطقة الجغرافية من النيل إلى الفوات والجزيرة العربية هى منطلق هذه لملاعوة إلى العالم كله ، ومن هناكانت وحدة هذه المنطقة الدمنميسا وانوباً وعقديا وفكرياً وسلوكاً وخلقاً (1).

غير أن هذه الدعوة حين أضدتها العنصرية اليودية ، تجددت من بعد في يَنظُوريَة عَالَمَة - يقول الدكتور الفاروق: ملاأراد العبرانيون أن يَصلوا من أنضم طائفة فائمة بذائها متعيزة ، ثارت روح العروبة لتصون قيمة من أُهل القيم في رسالتها وهي إنعدام الطاخية ،

وجالت المسيحية لتؤدى هذا الجانب الايجابي أداءاً صريحاً (جانب مقاومة التمار).

ولمكن هذا الآداء عندهاكان أميل إلى الانحصار في الذات، وكان لابد من تكلة تخرج هذا الجانب الايجابي إلى دنيـا السعل ليتحقق للإخلاقية وجودها الظاهر إلى وجودها الباطن فمكان الاسلام ويقول: ونلاحظ أن أبناء العروبةوحدم هم الذين أخذوا بالفكرة من حيث هم أمة باسرها، أماعند سواهم فقد توقفت الفكرة عند قلة من الأفراد.

لذلك لم تمكن هذه الفكرة أساساً لحركة ثقافية بعيدة المدى[لا عندالعرب أساعت من المرب الماعت العرب أساعت المرب أساعت المرب أن يكون لها صدى في تيان الحياة المقاية الجارية ، ولسكن ماهي هذه الرسالة الى حملها العرب باسم الحنيفية أولائم زيفتها العنصرية المهودية ثم حلوها مرة أخرى باسم الاسلام؟

<sup>. ﴿ (</sup>١) واجم الدكتور إسماعيل واجي العاروقي في بعث عني العروبة الحنيفية ،

يحيب على هذا الدكتور الفاروق :

, القول بوحدانية القيم ،

وهو أمر تفرد به العرب دون سوام : ووجدانية الغيم مى وحدانيةالله، وهذه الوحدانية مى إدراك عربى صميم طرأ على الوعى العربي مصطحبا جلجه الاخلاق منذ نشأت حركة العروبة ( يقصد الحنيفية الابراهمية ) في الماضى السحيق .

جعلى حين أن غير العرب من الدعوب قد لبنت قرونا حي بعد أن أخذت بالرجه الديني من تلك الوحدانية قبل أن يدرك جانبها و الحلقي ، وأعني بهوحدة المسار بين مختلف الناس بغض النظر عن أجناسم وألو انهم دواب هذه الرسالة هي أن أنّه موجود وأنه واحد ، أما وجوده فعناء عند العقل العربي وجود القيم وجودا مستقلا عن الإنسان وجوده ، أعنى أنها ليست من صنع الإنسان جعمها تقضي ظروف عيشه ، ومعتاه كذلك عند العقل العربي أن حيساة العربي أن القيم تصل مدياراً وأحداً لايتار با خلاف النامان والمسكان وعذال العربي واحد بكل إنسان أي كان وحياكان ، فليس لكل بحوجة من الناس مديارها الملتي ومعيارها الذي تقيس به الحق بل الحيرخير بالنسبة لسكل البشر والحق حق باللسبة للناس أجمين .

. فالقول برجود الله ووحدّانيته إذن هو في صميم الاعتراف بموضوعية القيم وتخليصها من قيرد النسبية التي تقرّ إختلاف للمابير بأختلاف الظرّوف

، فالانسان أمام الله هو الإنسان لا اختلاف بين فرد وفرد إذا ماقيس الافراد بمقاييس الاخلاق للذي هو مقياس الحق .

و هذا ما يميز المرو من سائر أهل الارض جيماً ، ذلك باعتقادها أن
 (م ه ١ ـ الايداوجات والعلمات)

القيم الاخلاقية حقيقة مبعوثة إليها من السهاء هداية لها في سيرها ، على أن تلك القيم لم ترسل اليهم دفعة واحدة بل أرسلت على دفعات بواسطة الانبياء ، من آدم إلى محد ـ وكانت الرسالة الحلقية ترداد على مر الايام قوة وجلاء كلما إزداد الوعى العربي لهاء ا . ه

ومن هذا التصور السليم الصحيح الناضج بين أن العرب بالاسلام لم يكونوا أقلمة غيار فى الحصارة الواحدة، ولم يكونوا جزءاً منها، وله يكونوا حملة علوم قديمة وفلسفات وثية لتقديمها مرة أخرى، بل كانوا واجهة عريضة خاصة، مختلفة كل الإختلاف متباينة كل التباين، تفرق فرقاً واسعاً بين فيكر وفيكر ومفهوم ومفهوم وحضارة وحضارة.

وأنها كانت تجديداً لمفهومالتوحيد الحالص الذىسفت عايه رياح وأعاصير فردمته وأفسدته وحرفته وحولته إلى وثلية وعنصرية ومادية.

وفي ضوء حقاتق التاريخ نجد أنه من العسير أنَّ يقال أن هناك حصارة واحدة فى حوض البحر الآبيض المتوسط فإنه منذ جاء الإسلام فقد انشطر هذا الحوض وقامت حضارة لها طابعها وذاتيتها وتشكيلها الروحى والفكرى والنفسى والاجتماعي ومن خلال الاسلام أقامت حضارة لحسا مضمونها للاجتماعي ولها نظريتها الحالصة ولها منهجها في للمرفة ، ومنهجها العلمي التجربي الذي قدمته إلى البشرية كلها وقامت عليه الحضارة الحديثة

لقد قامت الحضارة الاسلامية على نحو معجز عجيب في خلال أقل من مائة عام من حدود فرنسا إلى حدود الصين فشكلت منهجاً جديداً منابراً بل معارضاً في كل مضاميته لفاهيم الفكر البشرى الذي قامت عليمه حضارة اليونان والرومان والفرس والحضارة الغربية الحديثة من بعد , ويصدق في هذا ما أورده العلامة علال الفاسي في مجته هن تفسير التاريخ حين قال !

إن للتاريخ في نظر الإسلام مرحلتان :

(أولا) مرَّحلة العمايات التاريخية التي سبقت بعثة الرسول وهذه لم تكن إلا تمهيدا لإبلاغ الإنسان رشده عن طريق إكمال الدين بوجود محمد خاتم المرسلين .

ولم يكن ، محد ، بدعا من الرسل فقد سبقته نبوات ورسالات كا سبقته دعوات إصلاحية تشمل كل بقاع العالم ولكتما لم توفق إلى البقاء وأصابها الانحواف الذي يستوجب أن تجدد وتصلح لنفتح أفاق التقدم الإنساني، فكان لابد أن يبعث الرسول الحاتم الذي يفتع الإنسان في جو الرشد المبني على العقل والروح والقلب والحسم فكل ما سبق من عمليات التاريخ كان بهذف لهاية واحدة هي وجود الرسول نفسه وبذلك يصبح ماضي الآمة وكانه ما قبل التاريخ الصحيح فيداً بالمجتمع الإسلامي .

( ثانياً ) لمرحلة الثانيةهى نهاية التاريخ الدنيوى والوصول إلى عالم يحاسب فيه المر. هلى ما قدمه من خير أو شر وجذا الامتداد التاريخى إلى ما بعد الموت يرول كل تناقض ممكن بين غاية التاريخ وبين أسباب عملياته ، ا.ه .

ومعنى هذا أن هناك حنارتان : حينارة واحدة سبقت الاسلام على النحو الذى أدادها لها أصحابها من إقامتها على أسس الفكر البشرى وحسيلته العنجمة من الوثنيات والأساطير ، وهى الحضارة الوثنية .

وحمنارة التوحيد التي بدأ بها الاسلام بجدداً دهوة الله القديمة الحنيفة في هذه الأمة إلى التوحيد والآخِلاق . ومن هذا يبدو زيف دعوى القول بأن العرب كانوا جزءاً من حضارة البحر المنوسط القديمة والجديدة . ومرحلة من مراحلها .

#### (0)

بل أن الآمر أمد من ذلك كثيراً ، فأن الاسلام كان له أكبر الآثر في الثاريخ الغرف وفي الحمينارة وقد اعترف الغربيون بأن ظهور الاسلام هو الحادث الانساق العظم الذي غير تجرى الثاريخ وأنه هو الحد الفاصل بين الفرون الأولى والقرون للتوسطة .

وقد شهد بذلك صفوة من الباحثين فى مقدمتهم ( هنرى بيرين ) فى كتابه ( محمد وشارئسان ) فقد نوه بأن الإسلام كان القوة الهائلة التي حولت مجرى التاريخ الاوربى حتى ليمكن أن يقال أن العصر الوسيط ، والنهضة ألحديثة تمرّان من تمار جهود الاسلام .

ظم تسكد تهب ثورة الاسلام وتسير ركاته إلى أراضى الومان حق تلاشى ما كان لهم من المعلم والآثار . دوأنه قد قامت دولة جديدة وظهرت حصارة جديدة حاصرت أوربا من المشرق والجنوب فاضطرت ملوكها أن يوجهوا أنظادهم إلى الجزء الشالى من أوربا فى العصر الوسيط وإبان العصر الحديث .

« أما الجزء الجنوبى من أوربا فلم تقع فيه إلا معركة بواتيه التي انتصر فيها شادل مارتل على جيش الاندلس فلولا ظهود الاسلام لظلت الاسهراطورية الرومانية قائمة وأن أنتقل مركزها من الغرب إلى الشرق، ولظل البحر الابيض بحراً دومانيا ولما قامت الثورات القرمية التي خائفت دول أوربا الحديثة ولا الثورات الفكرة الراهنة .

# الفصة لالتثاث

#### الفلسفة الروحية الحديثة

تقوم الفلسفة الروحية الحديثة على طرح ايدلوجية جديدة عن طريق عالم الروح بعيداً عن اللون والدين والمذهب السياسي . وتقوم على آساس فسكرة جديدة عن الله ومشيئته .

وهى ثرى فى دهاة الروحية الهم مرسلون كالانبياء، وأن كانت تعاليمهم أرق. وُرِى أصحاب الفلسفة الروحية أن الاديان على اختلافها قد أوجيت فى أزمان سختلفة لاسم خاصة .

وممنى هذا أنها نما لا يصح الركون إليه فى كل دوار البشر وَجَبِيعٍ أَجِبَالْهُم

وأصحاب الفلسفة الروحية لا يقرون الكتب السياوية (القرآن والانجيل) وقد يستعملون نصوصاً منها يحرفونها عن مواضعها في سبيل إقناع البسطاء .

وتدعو الفلسفة إلى الإخاء والحرية والمساواة (شعار الثورة الفرنسية ) المستمد مزالفلسفة الماسونية وتقوم الفلسفة الروحية الحديثة من حيث ظاهرها على عاربة المادية والالحاد وإثبات إستمرار العياة بعسب الموت وليكنم يتخذون من ذلك وسيلة إلى القول بأن رسل الله وأنبياء ليسوا إلا وسطاء بين الله وخلقة . وإن هذه الرسالة قائمة لا تنقطع .

وتقرر الفلسقة الروحية أن لب الدين بذل الحير لحلق الله ولا حرج على الناس فيها ورا ذلك . وأن طقوس الاديان ليست إلاأساليب لبلوغهذه الثناية. وأن باب النوبة مفتوح بعد الموت . وأن النار والجنة حالة عقلية أوحالة نمسية . أو هما واقع يحسمه الفكر ويصبغة الحيال .

وتدعو الفلسفة الروحية إلى التحرد من التسكاليف والشعارُ الدينية (١٠) .

وبالجلة فان فلسفة . الروحية الحديثة ، هى محاولة . لانتزاع الشخص من دينه وقوميته وصبه فى قالب جديد من العالمية أو الكونية . وهى تستخدم لذلك مختلف الوسائل حتى أنما تستخدم الدين فى هدم الدين . .

ونما يقوله فلاسفة الروحية أن الانسان خالد على الآرض وأن الوحى لم ينقطع بوفاة ( عمد صلى الله عليه وسلم ) وأن الآنبيد ليسوا إلا وسطا. ،

وأخطر دعواهم محاوله النمييد لعصر جديد وما يسمونه دتهيئ العالم للقرآن الجديد الذى تأتى به الارواح لينقذ العالم من حماة الصراع والشرور ، وتقوم مفاهيمهم على تأويل الآيات الفرآنية تأويلا عجيباً توصلا الى منهجهم .

د وهم يشكرون القيامة على ما يفهمها العلما. لأنهم يستقدون أن الأرضى خالدة وأن الانسان خالد فيها ، ويرون أن القيامة فياستان :

قيامة عدل وقيامة نقمة. أما قيامة العدل فهى قيامة العياة على هذه الأرط كما يعيشها الآن ، أى حياة الصراع بين البشر ، أما قيامة النقمة فهى اليوم الدى ينعم الله فيه على الأرض فتسودها الروحية بتعاليها ويسود ( آدم ) الجديد في عالم لا يحكمه إلا السلام : " )

<sup>(</sup>١) راجع دكتور محدمد حسن في بحثه : الروحية الحديثة جنيطها وأهدافها •

<sup>(</sup>٢) عبدة الراجعي : في كتابه الشخصية الاسرائيلية -

وقد ظهرت كتابات متمددة تحاول أن تصور الروعية الحديثة بأنهــادين جديد ، وأنها منظمة لكل البشر ، وعن طريقها سوف يوضع سكان الصالم الروحي طريقة جديدة للعيلة ، ويعطرا البشر فكر نجديدة عن الله ومشيئته ،

وياً تون بالسلام والطمأنينة الروحية وبسعادة النفس والقلب ، ويحطمون الحواجز بين الشعوب والأقراد ، وبين المقائد والاديان (أ) .

ويردكثير من الباحثين الفلسفة الروحية الحديثة إلى نفس مصدر الماسوئية والنيوصوفية والهالية . يقول الدكتور محمد حسين : من المعروف أن الصيبوئية الهدامة تنكن وراءكل العركات السياسية والاجتماعية الكبيرة فى القرن الأخير ، بل منذ الثورة الفرنسية ، ومنى هذا أن هذه الصبيوئية الهدامة هى نفسها التي تفقرع هذا السكلام وتنسبه للأرواح .

وواضع من كلامهم عن العلم المسيحي الحديث أنهم يعتبرون المسيحية المأثورة مسيحية تاريخية . وهذه المحاولة نفسها علم الآن على الاسلام وقد أسماها فيصن هذه الدهوات ثنا مستقلا بعيسداً عن سيطرتهم ولكن م تمكنوا من التسال إليه وسيطروا عليه واستغلام السيطرتهم ولكنهم هذه الروحية من هذا الضرب . والتيء الذي لاشك فيه هو أن الروحية في وضمها الراهن هي شرك من شرك الصيونية العلمية الهدامة وآلة في أيديهم يسخرونها لهدم المسيحية والاسلام على السواء، وهدم الصيبة بكل أشكالها قومية كانت أم دبية لكي يمهدوا لقيام دولتهم الصيونية التي يمهدونها وسط أنقاض الحرابة المحالى والانحلال الشامل الذي يسهل مهمهم في السيطرة على السام كاء على ما يتجاوزه ه ،

<sup>(</sup>١) نفس المصدر (من تشريرات على عبد الجليل راضي )

ويشير الدكتور بحد محد حسين إلى العلاقة بين الوحية الحديثة والبهودية التلودية : فيقول إن حنالته حالية قائد البهودية ويستعد المها يستعد أنهما بيكونيل في آخر الزمان في تعرب السلام المستعد أنهما بيكونيل في آخر الزمان من تصوير البوليم والمقالم الميشري المخالد حين نصكم إسرائيل وتنتيم حل أعدائها ويعنيف الدكتور بحد حسين قر أن أكبر مركز للمركة الروحية الآن مونشه أكبر مركز للمركة المسيونية وهو أمريكا وكثير من دعاة الروحية ومروجهان المعروفين بسلتهم بمبكل اليهود يدكذ لك يعرب المبلك يشير المل سخ مناة الروحية بها إلاهان ويرجال الدين على المتلافهم فلا يعرأ عبنا إلا اليهود ، فلا تصديم المبون موالم وهمها جيون المبكنية على المبكن ويرجال الدين على المتلافهم فلا يعرأ عبنا اليهود ، فلا تصديم المبون من المبكنية عليه نعو صدائلة تعالى المبود ، فلا تصديم والموالم وهمها جيون المبكنية المبلكة تعالى تما المبكن المبلك وليمان المبكن المبلك وليمان المبلك ولمبلك وليمان المبلك وليمان المبل

ومن القرآئ إلى تربط بين الروحية الحديثة والحركات الهدامة التى تقدمها الصيوفية العالمية : تركيزهم على أسماء الفراعنة من قدماء الصريين والحنود الحر من قدماء ألايم يكين فهم يعمدون إلى هدم الإسلام عن طريق تهميد الوثلية الفضالة السكافية ، وتصوير هؤلاء الوثليين بعدموتهم متستهين بطعائينة ونفوذ لا يشتع جؤالم المتسيسية .

( \*

لارب أن الفرل بالروحية كطريق ومنهج فكر وحياة يتعارض مع مفهوم. الإسلام الفائم على تراجل الروحية واعادته بتحت لواء الترجيد الحالمس.

ذلك أن الانجاه إلى الروحية وحدها إنما ينصر أحد الجانبين ويعلى إجيدى الكفتين فيحول دونالتوازن والمرائمة . ومن أخطر المفاهيم : القول بأن الإنسان روح لامادة وهو من الحطأ بما بماثل القول بأن الإنسان مادة لاروح ، فالمقرأن الإنسان مادة وروح ولإربيد أن أعلم ما يقوم هليه فلسفة الزوحية الحديثة : هو تناسخ الإرواح والقول بأنه ليس هناك فنار للدنيا وليس هناك بعث ولا حساب .

وهي في هذا المحتى تقوم على مذهب وحدة الوجود الذي يقول: إن الله والعام شيء واحد، ولا رب أن فكرة ثنائج الارواح وخارد الدنيا تراتكار الجواء عن نفس مبادي. الماسوئية مصاة تراً صاؤب جديد ، وهي إلغار<sup>ات</sup> لم سالات السائد؟

وكذاك إنكارها الجنة والناد والعذاب والثواب إذ بحاول أن تصوره بأنه معنوى ويذهب قادة الروحية الجديئة إلى الدعوة للتحرومن كاللقم والعفائد:

، لاتعبنتوا أنسمكم بكتاب واحد ولامعل واحد ولاستنداخه ، فولاينا لا الكتاب ولالدين أثولا لعقيمة ولكن الرئوخ الاعظم وحدم، وهم يفخبون إلى مانذهب إليه الفللمقالملة بمن قدم الماذة : ك

فهم يشكرون فكرة بدأ الخليفة أو نهايتها : ( ليس حقاً أن الكون كان معدوماً ثم يدا فجاة إنما الكون كان دانماً موجوداً، نمن نعرف السكون لابداية له ولا نهاية ، ويفاضل هيانج الروحية الحديثة بينالصلاة والعبادة وبين مساهدة الضغاء فيرون إن ذلك أكثر تديناً من أي عيادة أو صلاة ، وذلك الانجاه واضح في الفليفات الماهية التي تنول عن العقائد عن الانخلاق

ولمل أخطر اتجلعات فاسفة الروحية المدنية : هي الانصال بأدواح الموثيم: يقول الدكتون بجمد محمد حمد عن إطلاق الانصال بالموتى وجمله في متناول كل إنسان والاستمانة به في علاج مرصانا وفي شئون دنيانا المختلفة إفسادالمجهاة ألى يقوم بعض عمراتها على التنافس واسباق المزات ، وغلى المحاولة المتسالة الدائمة المشكرة في سيل النفوق وفي التغلب على الصماب والانتصار على متعاذر المحتب والقلق ومن يديها المرض . وهو كذلك إبطال المحكمة في خلق الموقى الحياة بها حياتها في المائمة وما قدر الله سبحانه وتمالى وقضى من إقامة الحجاب يهيما لحكمة يعلمها تتنظم شريرين ومضدين وكفاداً وضائين (وإنا منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا عمرين ومضدين وكفاداً وضائين (وإنا منا الصالحون ومنا دون ذلك كنا عمود الرمان والمكان الذي لم يحيطوا به ولاسيل إلى الإساطة به ، فانتسبحانه وحده الذي أساط بكل شيء علاً . فن استنجدهم واستمدهم وهاذ بهم فقد يعوذون برجال من الجن فرادوهم دها ) ومن عاذ باته و توكل عاية فهو حسبه ) ولا سلطان لشرار خلق الله يعوذون برجال من الجن فواعل على الله فهو حسبه ) ولا سلطان لشرار خلق الله من الجن والشياطين عليه : (إنه ليس له سلطان جل الدي آمنوا وعل ربهم من الجن والشياطين عليه : (إنه ليس له سلطان جل الذي آمنوا وعل ربهم من الجن والشياطين عليه : (إنه ليس له سلطان جاري المنا العل الذي آمنوا وعل ربهم من كار وإنا سلطانه على الذين يتولونه والذين هم به مشركون ) .

( {

و قد يطغى هل كثير من الناس أن الروحية الحديثة التي تُممتدعلى استحضار أدواح الموتى أو ما يسمونه (Spirtualism) هى فى حقيقة الأمر شعبة من العلمانية لآنها تقوم على الدعرة إلى اختضاعالم النيب للتجريب فهي تلبس مسوح العلم وتصطنع اسمه حين ترعم أنها تجربى التجارب على الاتصال بأرواح من مانوا وتدهى إن هذا سييلها إلى رد الناس هن تيار المادة الطاغية والواقع أنها ليست حرباً على المادية كا يرعم أصحابها ولكنها إغراق فيه وإممان في القسك به لانها لا تضع بإخضاع المحسوسات لذبهم التجربي ولكنها تتطاول الى ماورا معا تريد إن تضع بإخضاع المحسوسات لذبهم التجربي ولكنها تتطاول الى ماورا معا تريد إن تخضمه للتجربة واذا سلم الناس بذلك انتهى الآمر إلى إنكار كل مالا يمكن ثهوته عن هذا الطريق .

و ثمد الروحية الحديثة واحدة من الدهوات التي حركها الصهونية العالمية لتبشر هن طريقها بما تسميه و المجتمع الجديد ، ومنها البهائية والنيوصوفية . فهى تهدف إلى الفضاء على المجتمع القديم في لفته وآدابه وفنو تعونظمه وانما طرحياته وخلقه ودينه وكل شي. فيه وهي خطوة من خطواتهم لاستيماب من لم تستوعهم المذاهب المادية، وهي تركمن وكعناً الى هدف (العالمية) الذي

# الفض لاستع من الفضال التاسع الفوصونية

من المذاهب التي ابتدئها الفكر البشرى بجدداً ما أطلق هليه اسم النيو صوئية :

أى الصوفية الجديدة . هو احدى محاولات اعلاء مفاهيم الفكر الوثني القديم الذى هو فقه الحديثة . وقد جاءت فترة من الذى هو فقه الحيوية في حيرته داعياً الى الحاس مفاهيم البوذية والفلسفات الهندية القديمة ، ثم تجدد هذا في العصر العاضر من خلال تطلمات الفلسفات الوجودية والحبيبة وقد جاءت فاسفة العاول ووحدة الوجود قريبة من الفكر المغرق المسيحيق وملتقية بها فدعاة النيوصوفية يقولون : انه و اذاكان المسيح قد أسمى نفسه الها فذلك لأنه يمتقد أن ملكون الله ليس خارجاً عنا اذ هو حال بناوض آلحة مثله ، وما أرواحنا الاقيس أو شرارة من تلك الروح العامة الشاملة للكون ، وبمثل هذا يقول سلامه موسى وميخائيل نعيمة وفلاسفة المسيحية المعاصرون.

والمروف أن الفكر الإسلامي لا يقر هدا المفهوم ويعتبره نوعاً من الانحراف عن المفهوم الصحيح لله والدي يقرر أن الله سبحائه وتعالمي مستقل عن العالموهو خالفه وأن هناك واجب الوجود وهو الله (تبارك وتعالمي) ويمكن الوجود وهو الله (تبارك وتعالم) ويمكن الوجود أو الاتحاد أو الحلول أو غيرها من الفلسفات انما تستهدف القصاء على قيمة أساسية من قيم الإسلام وهي المستولية الفردية والالتزام الاخلاق الذي يستتبع المسئولية والجزاء الاخروى بعد البحث والحساب وهو مانتكر والفلسفات الهندية واليوصوفية.

هذا فعنلا عن أن المعرفة عن طريق الثيوصوفية ائما تقموم على أساس

. الشعور بالباطن أز بالإلهام وهو ما يتعادض مع مفهوم الاسلام المذي يقوم على أساس ينهج متكامل من العقل والوحى ، بعا .

ويمكن القول بأن ابتعاف النبوصوفية أنما هو خيط من مخطط متكامل ، يرتبط بالروحة العدية والبمائية، فهي تعتداساساعلي كتب البراهمة والبوذيين والمصريين القراعة والقبالة والاحادث البهودية وما يقوله المنتقدون بمناجاة الارواح وتنادي النبوصوفية نما تعادني بعكل الدعوات التي انتبقت عن فسكرة العالمية اليهودية، فهي تدعو الى الاخاء العام بين الناس : دون تميزيين العناصر والمذاهب والطبقات والجلس والمون و تتخذوادي النبوصوفية وجاعاتها نفس مناهج المحافل الماسونية ، وفلا يسأل أحد عن أرائه الدينية عند الانضام البها ولا يسمع له بالتعرض لتلك الاراء

وتحاول الفلسفة اليوصوفية : أنّ رتبط بمفهوم بشرى عالمي هو وجودحياة واخدة ذاتية المنشأة خالدة عامة الوجود ، وتبني على ذلك القول بأن الإنسان خالد وتجرى الفلسفة النبو صوفية في التما المالة المسلسوف اليهودي (سيبنوزا) من أن الكون كارواحد ، وإن كان يمكر تا من أجزاء ، وإن أفنا يشمل هذا المكون وأن كل جود من الكون يعمر عن الله .

. وهذه النظرية تتعارض مع المفهوم الاسلامي والتيجارت جا الأدبان المغزلة عامة وهو أن الكون موجود منصلا عن الله . وأن نه سبحانه وتعلل وجوده المحق القائم بذاته المستقل عن الكون المادي .

والمروف أن وحدة الوجود بــــنا المنى الذي تدعو اله الطليفة التوصيف المروفية هو حجر الزاوية في الديانة الهندوكية فيمواجهة التوحيد في الاسلام والثليث في المسيحية ، وقد ذهب الحلاج وابن عربي الى مثل هذه المعانى تأرًا ، بالفلسفات الهندية وغيرها خارسوا مفهوم الاسلام المعجمع واقتموا قيسة

من أعظم قيم الإسلام وهي التوحيد ، ومن أكبر أخطا. دهاة مثل هذه المذاهب، هو الحاط بين الآديان أو محاولة إيحاد وحدة بينها على أساس مفاهم ليست هي من أصول الدين الحق : ولقد نشأت مثل هذه الدعوات الصوفية الفلسفية فى البيئات التى تعمق فيها مفاهيم التوحيد كالهند وفارس ، وقد إتجه الفكر الاورق في العصر الحديث إلى التطلع لمفهوم الروحية نتيجة لصخامة التحدى الذي قدمته العلوم وما ألقته من شكوك نحو الاديان والعقائد والغيب وقد كان الأوربيون يستطيعون أن يلتمسوا مفهوم الدين من الإسلام ولكنهم لأسباب كثيرة منها الحقد والعصب قد آثروا الإتجأه نحو الهند فدعا شونهور إلى دراسة الصوفية الهندية وعاصة مبدأ بوذا الذى كان يقول باماتة الشهوات حتى قصل النفس بعد مجاهدتها إلى حالة ( العرفانا ) التي لايشتهي فيها الإنسان شيئاً ، غير أنالصوفية الهندية لم تستطع أن تروى غلةالصارى أو تحل الأزمةالتي واجها الفكر الغربي الذي لم يلبث أن اندفع مرحلة أخرى أشد عمقاً نحو المادية . ولا ريب أن أحيا. هذه المفاهيم من جديد من خلال مفاهيم الأفلاطونيين القدماء، والفلسفة البوذية ، هو عودة إلى دجو، الفنوصية القديمة الى اختلفت فيها التعالم اليهودية والنصر انية والأفلاطونية والمجوسية .

وما أطلق على تشكله اسم النيوبلاتونرم (الأفلاطونية الجديدة). وبرد بعض الباحثين ظهور النيوصوفية إلى يعقوب بوهم المتوفى ١٩٧٤ الملقب بالفيلسوف النيوتونى الذى أقام خليطاً وثنياً خطيراً فيه الناد والنيور التى دعا إليها المجوس، وفيها النور والمجهة وعصار ات أخرى من ماتى وبوذا كنفوشيوس وفيثا غورس وأفلاطون . وأهل هذا للذهب يستقدون بالحلول أو التجسد والتقمص .

ولقد قاوم الفكر الإسلامي مثل هذه المقاهيم وخاصة ما يتعلق بالحلول

والفناء ووحدة الوجود وكنف عن مدى الاعطار التي تترتب عليها خروجاً بالإنسان عن المسئولية الاخلاقية وانصرافا عن الجهاد في سبيل الله ذلك أن الإعتقاد بالحلول يسقط الدكاليف كلها ومن بينها الجهاد ، وأن مثل هذه الدعوة إلى الحب الهندوكي وهو حب الفناد تصرف أصحابها عن الاحتفاظ بما يسمى الجماعة الإسلامية التي دعا الإسلام لصيانتها ودفع الإعتداء عنها عن طريق الكفائح والجهاد .

ولا دبب أن الرهبانية التي تقوّم على الحب الإلهى تناقض ضكرة الجماد في سبيل الله تماماً كما تعارض مبدأ الزواج وتسكوين الاسرة » .

ولا وبب أنه معنى وحدة الوجود ( يؤدى إلى إنـكار الثواب والعقاب أو ينـكر مفهومه الإسلامى الواقعى فيراء نوعا من وعز الصمير ومن هنا يُستوى الحَّيْر وُالشر، وينقتح الطريق أمام إباحة كل المحرمات .

맞다 아이는 일이 나는 얼마는 사는 얼마를 가게 했다.

The second secon

## الفص ال لغاشرً

#### " الفاسفة البائية

الفلسفة البائمية هي إنبعاث جديد للباطنية القديمة التي شكابا الفلاة من بمحوصة فلسفات مختلفة وتحل منوعه فمهى مزيج من أخلاط الديانات البوذية والبرهمية الوثلية والورادشتية والبهودية والمسيسية والإسلام ومن إعتقادات الفضيفة الصوفية والباطنية .

وهم عاولة لحلق مذهب يعترى هلى جميع رغائب فرق العالم والمولمين بالجديد وتذويب الآديان ( المنزلة البهودية والمستيحية والإسلام ) ، فى مذهب واحد يقوم على أساس ما يتفقون عليه جميعاً وهو التوزاة وديز موسى .

وتقوم الفلسفة البهائية على النأويل شأنها شأن الدعوة الباطنية القديمة وتستهدف أساساً تأويل نصوص الشريعة ، وتعنيير أحكام الصلاة والصوم وإبطال المج ، كما أنها تشكر معجزات الانبياء موسى وعيسى وعمد وتقول البهائية بقدم العالم .

وتصف نفسها بأنها نبورة تقوم هلى ظهور مخلص للعالم تتجلى فى هيكل البشر وتذهب البهائمية إلى الإدعاء بأن الانبياء استروا الحقائق تحت شعار الإشارات .

وتستهدف من التأويل تحويل القرآن والسنة وصرفهما عما يراد بهما من حكمة وهداية والزعم بأن شريعة البهائية ناسخة المشريعة الإسلامية وهي تدهو إلى مساواة الرجال واللسا. في الميراث وتعارض الجهاد وتدهو إلى نزع السلاح وإلى إنكار مقاومة العدو ونشر السلام العام ونيذ العصيات الرثنية كما أنها تنكر البحث والجنة والنار وتأول ما جاءعهما فى القرآن فتقول أن الجنة والنار فى الكتب المقدسة حقائق مرموزه .

وهم ينكرون إعجاز القرآن وانه من هند الله كما ينكرون صفات الله .

وقد حاولت البهائية أن تنسب نفسها إلى بعض فرق الشيعة غير أن علما. الشيمة هاجموها وحكموا بكفر دعائها وإرتدادهم .

ويرد الباحثون والعلما. الفلسفة البهائية إلى أنها ثمرة لمحاولات خصوم الإسلام والمستآمرين عليه الق إمندت خلال ألف سنة .

وأنها صورة جديدة لمفهوم قديم ومذهب من مذاهب الإنتقاض على الإسلام فلم الإسلام فلم يصدوا أسلوباً أوفق لذلك من تأويل الشريعة على وجوه تعود إلى قواهد أسلافهم ومن هنا كانت هذه المحاولات ذات العربق الذي يغرى الثبياب الذي لم تتحق له أرضية صلبة من مقاهم الإسلام، ومن ذلك قولهم: العمل على تغيير رسالة الإسلام باسم الإسلام وإيجاد دين آخر غير الدين الأصيل كا تتلقاه العجابة والتابعون والسعى في التغيير حتى لا يبتى من الإسلام إلا اسمه . ويقوم تحريف الباطنية على تفسير المصطلحات المعروفة في الغنة العربية تفسيراً عنافا لحقيقتها .

ولقد كان اليودهم أولى الفرق التي حمدت إلى حل لوا. دعوى التأويل وذلك حين قال فيلسوفهم ( فيلون ) بتأويل التوراة ذاهباً إلى أن كثيراً من مضامينها إنما هى رموز ترمز إلى أشيا. غير ظاهرة ثم حملوا من بعد مثل هذه الدعوه إلى الاديان، وكانت الباطنية فى القرن الرابع وغيره من أقسى خصوم الإسلام غير أن حلاً. للمسلمين من أمثال الغزالى وان تيمية كشفوا أوراقهم وزيفوا دعواهم، ودحضوا فظريتهم.

(م ١٦ - الأيدلوجبات والفلمفات)

ومن أهداف الفلسفة الجائية : مأجة المنة العربية الفصحى التي تول جا القرآن والدعوة إلى ما يسمونه الهنة النوراء ، وذلك على أساس أن اللفسة العربية هي وعاء القرآن ولغة العبادة والثقافة للمسلمين فضلا عن أنها لغة العرب كافة ولغة الفسكر الإسلامي كله .

(1)

أن مراجعة تاريخ البهائمية ليكشف عن دوافعها كما يكشف عن بواعثها . ومن النظرة الأولى نجد أن يهود إيران هم أول من دخل فى حركة البابية بشكل جماعى فنى أربع مدن وخلال أمد قصير دخل منهم 870 يهودياً .

ومن الماسونية تصدر جولد زيير المستشرق وروج لهذه الحركة .

ومن المبشرين فى الغرب اهتم بها لوردكرزون ــ استلين كاربنتر ، براون ، فأمبرى ، الكونت جوبليو ، البروفسور جيمس ، وغيرهم كثيرون .

أما عباس البها، فقد أنعمت عليه الحسكومة البريطانية بأعلى ألقابها ( فارس الامبراطورية البريطانية ) تقدراً له على ما أبداه من الكرم والإكرام للجنود البريطانيين فى فلسطين ( وكان مقيا بحيفا خلال الحرب العالمية الأولى) . وقد احتمل بدفته فى فلسطين بإحتمال كبير حضره هر برت صحوبل المندوب السامى البريطانى البهودى الأصل .

وقد كشفت الأحداث كثيراً من بواعث البهائين ودوافهم ، وكان أخطرها هو إنمقاد للزئم العالمي للبهائين في إسرائيل عام ١٩٦٣ فظهر بوضوح الرابطة الاكيدة بين الملسونية والبهائية دن البهودية التلودية وبين هذه الفلسفة التي استمدت مفاهيمها في الأغلب كلها من السكا بالا البهودية .

وأبرز ادتباط بين البائية والبهودية التلودية هي الدعوة الى عالمية الأدبان

د إنه لو أجبر على حمل السلاح فى مواجبة إسرائيل لاطلقه فى الفضاء وأن ذلك هو شعار الباتية ، (() . . وقد أحل الباتيون الزبا بإبعاد من اليهود ، وقد اتخذت الباتية أساليب الماسونية ونظمها ومحا فلها وهياكلها ، وقد تركوا فى أدنه وسالونيك فى تركيا ومن المناطق التى تذجر بالدوعة والتى حملت لوا الماسونية ومن خلالها ظهرت حركة تركيا الفتاة التى كان لها أبعد الأثر فى تدمير الرابطة الإسلامية بين العرب والترك وفتح الطريق إلى فلسطين لليهود بعد أن ججبهم عنها السلطان عبد الحميد خلال مدة حكمة . كما استوطان الباتيون حيفا وعكا خلال الاحتلال الربطاني لفلسطين لتعضيد الصهيونية العالمية والوجود الهودى فى الأرض للقدسة .

كما أن هناك علامة التقاء ومشاجة أخرى تدل على وحدة المصدر ، ذلك هو اتخاذهم شعار الماسونية (حربة ــإخا.ـــمساواة ) .

وقد كشفت مصادر المهائيين عن أن مبادئها مستوحة من النوراة ( العهد العكم ) وأن عباس الملقب بعبد البهاقد أدخلها ضن العقيدة الهائية وقد محلت البهائية على تقويض أدكان العروبة فى فلسطين وتشير المصادر إلى أن عبدالبهاء كان ماجناً مفرطاً فى بحوثه وقد تكشف ذلك إبان زيارته لسويسرا وإنجائزا وفرنسا، ذلك و لآن من أساس دعوته التحرر من كل شيء . حتى العرى مباح لدى البهائية وكان يشيد بالأفكار المجوسية وبندد بدعوة الانبياء و يصفهم بأنهم أصحاب أوهام وحراقات أفسدت عقائد الشرق ، .

<sup>(</sup>۱) جريدة الأخبار ۱۹۴/۴/۱۹

وقد كانت نبومة المهامية بظهور زعامة تجدد العالم بمثابة إشاوة لقرب حلول السيطرة اليهودية ممثلة في الحركة الصهيونية .

#### (3

إن محاولة البهامية فى أن تصبح ديناً غالمياً كانتسن المحاولات التى ظاهرتها قوى كبيرة وأموال ونفوذ ومع ذلك فان كل ذلك عجز أن يجعق لها بمص ما تربه :

وفي هذا يقول العلامة فريد وجدى : «إن طموح البهائية إلى أن تمكون 
ديناً عاماً يدخل فيه الناس على اختلاف جلسياتهم وتحليم هو بما يقضى بالمعجب، 
لاتها ليست بدين سمارى ، وليس فيها من الآصول والمبادى ما يلفت العقول 
إليها بعد أن بالفت في عرض نفسها على الآمم ، فأين هي من الإسلام الذي 
بني أبماً قوية . ومدنيات فاصلة في خلال عصور متعاقبة ، ولا يرال على مثل 
دعو ته الأولم حتى ليتوقع فلاسفة كثيرون ومنهم يزاد دشو أن مبادى. الإسلام 
إثر شك أن تمم العالم أجع . ويقوم الإسلام على أصلين ضمنا له النميم 
والحلود : هما موافقته للفطرة واعتماده على العلم ، فأين البهائية من هذا 
المرقف العلمي الحق وهي تقوم على أصلين أحدهما عتيق غامض قال به أفراد 
من عبي السبح في الحيالات وهي تصوير ذات الله بصور المخارقية ، وثانهما 
من عبي السبح في الحيالات وهي تصوير ذات الله بصور المخارقية ، وثانهما 
من في السبح في الحيالة عن ظواهرها بحال فسبح الغلون والأوهام والحيط .

. إن كل تجديد فى مجالات النظم الاجتماعية والتطورات الفعلية وكل بحاح يحققه دين أو نظام يكون مناسباً للقدر الذى يحمله إلى الناس فى الوفاء بالحاجات الماسة للأمم والشعوب .

. تدعى البهائية أنها أستالعالم بجديد فى الأصول ولم يدر فىخلد المصلحين قبلهاكاتحاد الأديان وترك العصابات و اتحاد الاجناس والسلام العام ومساوأة المرأة بالرجل . د أماما عموه باتحاد الأديان فقد سبق إليه الإسلام وأسمه على أفوى الأصول وحاطه بأحكم الدلامل ، فقرر أن أصل الآديان كلما واحد ، وأن الحلافات التي بينها ما حدث إلا بسبب ما أدخله قادتها عليها من الأوهام ، فالإسلام يفرض على أهله القول بوحدة الدين فرضاً ويامرهم بالاعتقاد بجميع الرسل من غير تفريق بينهم » .

 و إن البشرية ليست في حاجة إلى دين جديد بعدا إلى سلام فانه استكل جميع شرائط الدين العام .

## النصل أكادئ شير فلسفة التربية الغربية

قامت فلَسفة التربية في الفكر الغربي في ضوء النحول من الفكر المسيحي إلى الفكر المادى . وتبلورت في صورتها النهائية في مفاهم ديوى ودوركايم وتقوم أساساً على ما قرر فرويد ومدرسته في النفس والجنس وهي مفاهيم تقوم في أساسها على حرية التربية وإطلاقها من كل قيد ، ورفع الرقابةوالتوجيه عن الأجيال حتى في أقل المراحل تعرضاً للأخطار و تستمد هذه المفاهسم جوهرها من افتراض فرويد الذي كان موضع معارضة زملائه في نَظرية التحليل النفسي وهو اعتبار الجنس مصدراً أساسياً لـكل الدوافع والغايات البشرية . وكذلك فمها ذهب إليه فرويد افتراضاً ولم تؤيده التجارب العلبية والإحصائية عا أشار إلَّيه من آثار الكبت التي بالغ في تقدير أخطاره حتى أوصلها إلى الجنون.ولقد عمدت دعوات تحرير التربية من سلطان الدين في أوربا إلى فصل الدين عن التعليم نهائيا والحيلولة هون رجال الدينوبين المناهج علىنحو قطعي فينفس الوقت الذي أضافوا فيه الفلسفات المادية من أجل تخريج أجهال لاصلة لهابالدين أوالقم الروحية إطلاقائم تشكلت مفاهيم الأخلاق على النحو الذي يفترض تطور الاخلاق بتطور المجتمعات ومن هنا فقد أصبحت فلسفة التربية منعزلة تمسامآ عن مفهوم الدين والآخلاق .

 أو القبامى بها . ثم اتصل هذا بانتقال حمليات الديبة من مجال الأسرة إلى بجال المدرسة كلية وذلك نتيجة تسليم الآمهات العساملات أطفالهن إلى دور الحضانة .

يقول الكسيسي كاديل في كتابه : الإنسان ذلك الجمهول .

 و لقد ارتكب المجتمع العصرى غلطة جسيمة باستبدال تدريب الأسرة بالمدرسة استبدالا تاماً ، ولهمذا تترك الأمهات أطفالهن لدور الحصانة حتى يستطعن الانصراف إلى أعمالهن أو مطامعهن الاجتهاعية .

 د إنهن أمسئولات عن اختفاء وحدة الاسرة واجماعاتها التي يتصل فيها الطفل بالكبار فيتمل منهم أموراً كثيرة ، لان الطفل يشكل نشاطه الفسيولوجي
 والمعلى والعاطني طبقا للقوالب الموجودة في عيطه ،

**(Y)** 

ما مفهوم التربية الغربية ، وما هي فلسفة التربية الغربية ؟

د إن نظم التعليم الغربية قدتكون في الغالب مبنية على فلسفات ذات صفة
 ثنائية أو انشطارية ( Dualists ) فهى فلسفات تفصل الدين عن الدولةو الروح
 عن الجسد والفرد عن الجاعة .

فالدراسات العلمانية مثلا قد تؤدى بسهولة إلى أتجاهات فكرية مشككة أو مادية أو ملحدة أو عدمية [ وفى نشأة الشاب المسلم على هذا الطراز من التفكير. ينشأ غريباً عن مجتمعه و يعيش فى فــــرانح دوحى ] نحى نعتقد أن الفلسفة الانتطارية أو التناتية ــــ فى الهرية الغربية تصبح لعنة فى حياة الإنسان حين ينخصل الدين عن الدولة ، والروح عن الجمد والفكر عن العمل والعلم عن المعل والعلم عن الدين . وفي القريد الفريد الدين التربيد الفريد عن حاجبًا إلى الرحدة والترابط يعوزها الانسجام والتوفيق بين نواحى الرجود أيضاً ، وإن الغرب قد أنجب علماً عظاماً وأخلاقيين كباداً وفنانين مبدعين وأدباء بجيدين ، كل واحد يمناز في حفل اختصاصه ولككن الواحد منهم قلماً يعنية التوافق والانسجام مع المجموع .

دكل واحد يتعمق فى حقل اختصاصه بدرجة متناهية بدون أن يكون له تماس مع الاختصاصات الآخرى ، أو اكتراث يوجه نظر أصحابها .

د فالعالم مثلاً لا يهمه كثيراً مصير القيم الاخلاقية . والسياسي والإداري قد يصوغ مقاييسه الاخلاقيةالعملية الحاصة به .

 وتربية الفكر قد لاتسيرجناً إلى جنب مع بنا. الآخلاق الفاضلة وتقديم الدوق الجيل .

دوفى الدريســــة الغربية اللادينية خطر جسيم ينجم عن نسيان خصائص الإنسان الروحية والاكتفاء بالتأكيد على نواحى حياته الجسدية والاجتماعية والسياسية والفكرية .

إن أهم نقائص التربية الغربية هو فقدان الانسجام بين المتطلبات الزمنية للانسان والمتطلبات الخلقية الروحية . .

(4)

تعدنظرية ديوى ، هى أرزالنظريات المطروسة كأساس للتربية فى الفسكر الغربى والتى جرت المحاولات المتعددة لنقلها إلىالفسكر الإسلامى وتقوم فلسفة ديوى أساسا على نظرية دارون فى التطور العلمى والتى تذهب إلى أن جميع السكامنات الحبية قد نشأت عن تركيب عصوى بسيط وتطور مع الزمن . وإن الاجناس الحية في حالة تطور دائم تفرضها متطلبات المحيط من أجل البقاء .
وإن العالم في حالة تغير وتعلور دائمين ما ينفي فكرة وجود نظام أولى ثابت بل
عالم لا يعرف الاستقرار مع الدعوة إلى الإيمان بطاقة الإنسان الفكرية وقدرته
على وضع الشرائع وبناء المؤسسات التي تنظم حياة وتقوم فلسفة دبوى فالتربية
على صفة التجريبية التي تخذ الاختبار البائير عصدراً للمرقة والقيم وقياساً
الماسية للفكر الإنساني فهي تشكر الرسسالات السياوية والبحث والجواء
والمسئولية الفردية والالتزام الاخلاق . وتنكر عالم النيب . فهي بذلك ثملن
ماديتها الحالصة هذا بالإضافة إلى عشرات التجارب الى أثبت عبر الإنسان عن
الحروج من أهوائه الحاصة لوضع تشريعات تحميه من التحديات المختلفة التي
تفرضها الغرائز والشهوات والمطابع .

(1

تستند الغربية فى الفركل الغربى مفاهيمها من قيم الفلسفة الغربية بعد أن انفصل الفكر عن مفاهيم اللاهوت القديمة وقدصينتها تيارات عديدة كانت بمنابة الاسس والدعائم ومعالم الطريق والإشارات الموجمة :

( أو لا ) من ناحية الدين : فقد ثارت أوربا على الدين عفوم المسيعية الغربية والكنيسة وجاد ذلك في أحقاب الثورة الفرنسية التي قصدت أساساً إلى تعطيم الفاصل بين المسيحى واليهودى في المجتمع الآوربي ومنه انطلقت حركة الفسكر الغربي على أيدى من أسموا أفضهم المحررين أو للتورين فكانت حماتهم الآولى على رجال اللاموت باقسلتهم من مجال التعليم كلية أو إخراجهم من السلادكا حدث باللسبة لرجال اللاموت المسيحى في فرنسا الذين طردوا منها وسمح لهم

<sup>(</sup>١) عِلةَ الأَمِحاتُ ، م ١ سنة ١٩٥٩

بمباشرة انشأطهم فى المستعمرات . ولم يتردد (جول فرى) أكبر من حارب وضع الكهنوت فى فرنسا ووضع القوانين الى تحدد ساحة عمل رجل الديزعلى أساس حرمانهم حق فتح المدارس من أن يقر عملهم بالتبشسير خارج فرنسا لتوسيع نفوذ فرنسا .

والمعروف أن مفهوم التربية بحول بهذا تعولا خطيراً فقد انتقات مناهج التعليم من أسلوب اللاهوت مباشرة إلى الآسلوب العلمانى القسائم على مذهب دارون ومفاهيمه التي استمدها رجال المذهب في مجال الاجتماع .

والمعروف أن مفهوم الدين قد انتقل فى عدة مراحل حتى سقط بعد ذلك نهاتياً . من هـذه المراحل مرحلة ما يسمى بدين البشرية ودين العليمة وفى خلال هذه المرحلة فصلت الاخلاق عن الدين وأقيمت لها معايير مستقلة .

وكان ذلك إيذاناً بإعلاء مفهوم التطور المطلق وفى أحصنانه ظهرت فكرة نسيية الآخلاق وقد كان لذلك أخطاره البعيدة المدى فقد استتبع ذلك القول بانتهاء الحياة بالموت وبذلك جرت محاولة لإسقاط المسئولية الفردية والالتزام الآخلاقي للفرد القائمين على أساس الإيمان بالبحث والجواء في الآخرة.

وكان ذلك فى مجال التربية بعيدالمدى[ذ أنهيو حى بالحربة المطلقة فى|السلوك دون تقدير لاى عامل من عوامل الضبط أو الإعلاء أو التنظيم الذى لايقوم إلا فى ظلّ د الترام الحلق » .

(ثانياً) كان لمذهب النعمية أرّه البعيد في توجيه الغربية : فلم يعد للقيم النفسية والزخلاقية والروحية أي قيمة مستقلة . فقدراجت في أوربا من خلال النفسية والاختلاقية والروحية أو المنفعة (Willarism) وعلى أساسها قام بناء الحضارة ومنها أنبث فلسفات ديوى ووليم جيمس بما أطلق عليمه والرجانية ، .

( ثالثاً ) سيطر مفهوم : أنه ليس فى الدنيا أعظم من الإنسان وليس فى الإنسان أعظم من المقل وبذلك سقطت من الفكر الغربى قلمة الإيمان بالله خالق الإنسان .

وكان لإعلاء العقل وتقديس العلم أبعدالآثر في أصول التربية التي تتجه إلى إلغاء جوانب الحياة الآخرى : كالنيب كله ومايتبه منأساليبومفاهيموأصول في للعرفة يعجز العقل أن يتقدم إلى مبادئها ويحدل وحده .

(رابعاً) سيطر مفهوم بقد الاصلح - وهو المفهوم الذى دعا إلى احتكار الضعفاء والملونين وأصحاب البلاد المستعمرة مع إباحة التخلص منهم وإعلاء الجنس الاييض صاحب أمانة الحضارة على مختلف الاجناس الملونة وبذلك هدمت فى التربية الغربية قاعدة الاخاء البشرى والرابطة الانسانية العالمية .

(خاصاً) يسيطر على التربية الغربية مفهوم تنمية الجسم بمفهوم إطلاقه الفريزى نحو الجنس والعناية بالجسد وتجميله وعبادته دون تقدير للجوانب الآخرى النفسية والروحية والحلقية ودون إيجاد النوازن بين الجسم والعقل والقلب وذلك في مقابل تهذيب الغرائز وإعلائها وضبطها في مفهوم التربية الاسلامية .

(سادساً ) غلبة الطابع المادى على القرية نتيجة لغلبة الطابع المسادى على الفكركله وعلى الحياة الاجتماعية والحضارة :

فالحياة تقوم على أساس تمجيد القوة المادية ومن هنا غلب طابع الصراع والحروب والسيادة وفى هذا يقول أحد علماء التربية :

ه إذا كان العالم يسر اليوم متشائماً نحو الحرب والدمار فلأنهقد أنشأنفسه

على أساس تربيةفلسفتها البقاء للأصلحوقو امها العنصرية ،و يرى بعض الباحثين أن دين الغرب اليوم هو المادية :

و يقول جون جنتر : « أن الغربي يعبد البنك سنة أيام فى الاسبوع وفى اليوم الساج يتوجه إلى الكنيسة ،

وواضح أن طابع اليهودية التلمودية : ذات الأساس/القائم على الربا وعبادة العجل الذهبي قد سيطرت سيطرة كاملة على مفهوم الفكر وبالتالى على مفهوم التربية وتنشئة الأجهال الجديدة .

(سابعاً) وبالجلة فإن مفهوم التعبية يقوم على فصل كامل بينها وبين الدين والآخلاق من خلال تفسيسير الدارونية التطور المطلق وتطبيق تشريحات الحشرات والحيوان على الانسان ومن خلال نظرية فرويد القسائية على أن الجنس هو مصدر التصرفات اليشرية جميعاً . وأن الموت نهاية الجياة فليس هناك جواء أو مسئولية أو الآزام أخلاق ومن خلال إجلاء الجلس الآبيض على الإجناس وعلى أساس القصل بين المفاهم والقيم من خلال الهول بالتخصص، والقول بأن الأخلاق مرتبطة بالمصور والبيتات وأنها متغيرة لائابتة . ومن خلال مفاهيم إطلاق الشباب دون التوجيه وتصوير الاب بصورة العدو الاكبر وباسم رفع الوصاية عن الشباب وإطلاقه في حرية ليشق طريقة .

(1

## النربية في مفهوم الإسلام

أما التربية في مفهوم الإسلام فإنها تعد بمثابة وسيلة بنامة لاعداد الانسان
 من حيث هو فرد ومن حيث هو في نفس الوقت جزء من المجتمع ، وفق منهج
 شامل قوامه الايمان بالله والعمل في الأرض، جلمماً بين الحركة والحقلق، والعقل
 مناسبة على المراسبة المحلمة الأرض، جلمماً بين الحركة والحقل من العقل
 مناسبة على المحلمة المحلمة

والقلب، والدين والدنيا ويقرر الاسلام أن الانسان يولد خسراً لا شرراً وقد ربط التربية الاسلامية بين النربية والتعليم على أساس تقدر واضح أن العلم وحده لايكني مالم تصحيه تربية النوق والعقل والروح ، وتقم التربية الاسلامية بالشمول : وتتضمن تربية الأفراد تربية كاملة من النواحي العقابة والحلقية والدنية ، ثم تربية الأفراد من خلال المجتمع ، تربية أخوبة تعاونية قوامها المحبة والإيثار .

وهى تركز على الايمان بانه وتجمع بين الايمان بالانسانية وبالامة وبالسلم والعمل والحرية . وتعد الاخلاق ركيزة أساسية فى مختلف بجالات الاجتماع والسياسة والاقتصاد والتربية على أساس أن العربية الحلقية هى مصدد الحصانة فى مواجهة المغربات والانحرافات . ويمكن أن تركز مفهوم الفكر الاسلامى فى التربية على هذه الاسس :

٦ — اهتبار الآخلاق سابقة في الآهمية عن العلم ٧ — تعليبر النفس
 من الرذائل والنقائص قبل البعد بالتعليم ٨ — غرس الآخلاق وتكوين
 الفضائل والمثل العليبا باعتبارها هي العمل الآول ٩ — كل تربية لا يكون
 أساسها أخلاق فهو تربية ناقصة .

فقد استهدف مفهوم التربية فى الفكر الاسلامىبناء بجنمع سليم متعاطف متوازن بيناء أفراده وبناء الاخلاق كارضية أساسية للعلم والثقافة . [ لماكانت الغربية تجسيدكل ما تعتر به الأمة من قيم مؤمنه وإنسانية أصبح من الطبيعي أن تتجسد في التربية و دوح الأمة ، و وافصل بين القربية و الدين الطبيعي أن تتجسد في التربية و دوح الأمة ، و وافصل بين القربية و الدين والخلاق مقومات أساسية و التي لم يكن الدين فيهما معارضاً للنهضة أو المسلم أو التقدم مذاك أن العامل الأول الذي دفع الفيكر البشري في الغرب إلى تفريع القربية من مفهوم الدين وإقساء رجال الكهنوت عن المدرسة ، إنما اتصل أساساً بذلك الحلاف العميق الذي قام بين الكنيسة و النهضة العلبية . غير أن القربية الغربية اندفعت في طريقها من خلال مفهوم مادى خالص ، فدفعت الأجيال المتحمي إلى التعرب والمتحمية الافسانية من الانهياد والصنوابط ، التي من شأنها أن تحمي الشخصية الافسانية من الانهياد والتدمير .

هذا فضلا عن الإسراف في نظام التخصص ، الذي قضى على قيسام الاساس الرابط الجلم بين الجوانب المختلفة التي يتشكل منها المجتمع والإنسان ذاته بوصفه دوحاً وجسداً في نفس الوقت . ومن هنا كان إنكار الجوانب الروحية والآخلاقية والمقائدية من العوامل البعيدة المدى في النتائج التي ترتبت على ذلك بظهور آفات التمرق والصلاح والعبث والغربة وتسلط تيارات الانحراف والتحلل التي أسرفت في التماس مصادرها من مفاهيم فرويد ودوركايم وسارتر وغيره .

(4)

يدو التباين واضحاً بين منهج الفكر الإسلامى بوصفه الفكر الإنسانى وبين منهج الفكر البشرى بوصفه الفكر المادي في مجال التربية في نقاط إعديدة ، أهمها : إن التربية الإسلامية تأخذ الإنسان أخذا شموليا (روحياً وجمدياً)
 وترسم له طريقاً من العنواط التي تحديه وتدفع عنه الاخطار .

بينها يحرى الفكر الغربي وراء نظرية زائمة هى نظرية : رفيح الالتزام والتوجيه عن الإيفاع والشباب وإطلاقهم إطلاقاً كاملا وتصوير رابطة الابوه والاستاذية ومدين التجربة فى صور عدوانية ، فى محاولة لعزل الاجيال الجديدة عن الاصول والجذور أ يأكانت .

بيقرر الإسلام مبدأ الآخوة والمفهوم الإنساني والرحمة بالضعفاء
 وينكر فوارق اللون أو الجلس ويتمثل البشر جيماً وقدجمتهم والبطة إنسانية
 كاملة بينها تنظر مفاهيم الذبية الغربية إلى الناس على أساس:

- (١) استعلاء الجنس الابيض صاحب السيادة .
- (٢) احتقار الاجناس الملونة والدعوة إلى إبادتها .
- (٣) إقامة العلاقات بين الناس على أساس مذهب المنفمة .

٣ – من أخطر ما يتسم به الفكر الإسلاى أنه يقيم منهج المصرفة على
 أساس : العقل والقلب معاً .

فلا يعلى العقل إعلام ايخرج به عن وظيفته واستفاعته وطاقاته ، ولايقدس العلم بل يرى أنه أحد ميادين الفكر والحياة . ولاتظر إلى المحسوس والملوس وحده ولكنه يؤمن بعالم آخر هو عالم الغيب ، فيه الوحى ورسالات الأنبيسا. وفيه الآخرة والجزاء .

٤ - يقيم مفهوم التربية فى الإسلام الحياة على أساس (التقوى) لا على أساس المادة وبرى أن الحياة الدنيا دار حمل ، وبناء وتشبيد ، ولكنه ليس

للطع المادى ولكن لإقامة نظام الكون. ويرى الإنسان فها مستخلف في الأرض لله تبارك و تعالى ومسئول وصاحب أمانة ، والطم عنده مرتبط بالإيمان بالله ، وبإعطاء الإنسانية ليدفعها بعيداً هن الصراع والاستبداد والسودية، بينها ترويفاهم الفكر الفرق الشره على أساس تمجيد الفوة المادية والاستمادة والمنسودية ، وتقيم عامل المادية أساساً لمعاملاته وتغالى في إيراز طابع دالمصرفية الربويية ،

(1)

وصف جولد زيهر مذهب الاسلام في التربية فقال :

ينبغىأن نوق بأن فى مذهب الاسلام قوة صالحة توجه الانسان نحوالخير، إن الحياة المتفقة مع النعاليم الاسلامية حياة أخلاقية لا غبار عليها ، ذلك أنها تتطلب الرحمة نحو جميع مخلوقات الله والوظام بالعهود والمحبة والأخلاص ، وكف غراز الانافية ،

وبرى الباحون الذين عقدوا المقارنة بين التربية الاسلامية والتربية الغربية إن أبرز بميزات الاسلام : أنها بعيدة عن الثنائية والانصطار فهي لاتفصل الدين عن الدولة ، ولا الروح عن الجسد ولا الفكر عن العمل ولا السلم عن الدين .

يقول الأستاذ فاضل الجالى و أن الاسلام لا يفصل الدين عن الدولة ، ولا الدين عن العمل ولا العلم عن الاخلاق ، يل يجب أن تتفاعل كلها وتتحد وفق قوانين طبيعية وأخلاقية ذات مصدر إلهى .

والمسلم الذى لا يفهم دينه على الوجه الكامل قد يقع فريسة للفلسف.ة الانشطارية الثنائية التي تمارس في الغرب ، ويقول , الدن الاسلامى من حيث الأساس ليس مضاداً للتربية الغربية ، بل على العكس فان الروح العلمى والتقنى السائدين فى الغربية الغربية وما فى الحياة الغربية من إنجازات إنشائية تشكل جزءاً كبيراً من محتويات الدن الاسلامى ذاته .

ولكن الاسلام يعارض النظريات المتطرفة والمبسول اللا إنسانية . والتراخى الاخلاق.

(0)

تقوم التربية الاسلامية على المسئولية الفردية وعلى الالتزام الاخلاق .

وقد استمدت التربية الاسلامية جذورها من القرآن: فالقرآن المنزل من عند الله هو الذي قدم للاسلام أسلوب الغربية : والعقل وحده يكون عاجراً عن وضع الحملة المثل للتربية ، ولذلك فان مفاهيم الغربية في الفكر الغربي لله كشفت عن عماذيرها وأخطارها وآثارها البعيدة المدى في الاجيال الجديدة . وأبرز أسلس الغربية الاسلامية هي الفطرة الانسانية التي جرا الناس هلها :

« فطرة الايمان بقوة أسمى، ومن هنا ترتكز التربيةالاسلامية على أساس الايمان الكامل بانته والالتقاء بالآخوة مع البشر جميماً .

و تستهدف التربية الاسلامية عارسة المسلم للخير والبر والعمل النافع دون حاجة إلى القانون ، استمداداً من إيمانه العميق بالله وحسابه وجزامه .

وكذاك فى انصرافه عن الشر والاتم والظلم والأسوة الحسنـــة هى أساس من أسس التربية الاسلامية ، وعملية التطبيق هى حماد الغربية : ومن دنــا فهى تتعارض مع طوابع الغربيـة فى الفكر العربي البشرى من حيث :

( ۱۷۸ — الأبدلوجيات والفلسفات )

- ١ ... معاوضتها للمنصرية وإعلاء الدم والجنس
- ٧ ــ معارضتها التحرد من طابع الخلق والدين .
- ٣ ــ معارضتها لاطلاق الشباب دون توجيه أو ضوابط .
  - ٤ -- معادضتها لفكرة كراهية الأب والمعلم .
- معارضتها لاتنها الحياة بالموت والايمان بأن ورا، هدنه الحياة دار
   المجزاء والحساب .

# لحق: ضوءمن الاسلام

ليست هناك نظرة أصدق وأعمق همقاً في موضوع ( الإنسان ) من نظرة الإسلام إليه ، فالفلسفات تقرر أن الإنسان بحره حيوان و بعض الاديان القديمة تقرر أنه آثم بحكم ولادته البوذية - والهندوكية تقول أنه مجبود بالتناسخ ، بينها ينظر الاسلام إلى الانسان نظرة متكاملة قوامها المادية والروحية ما ، وهو يحيله بسياج من العنوابط حتى لايكون عبداً لاهوائه وشهواته ، بل قادر هلى أن يرتمع عليها بعد أن يمارسها في إطار كريم هو الشريعة ، وهو يحيطه بكل مايصول بينه وبين الإنحلال والانهار والعنمف فيدهوم إلى السهارة هلى شهواته ما يصول بينه وبين الإنحلال والانهار والعنمف فيدهوم إلى السهارة هلى شهواته والتعرر منها والاعتدال فيها ,

ويقرر الاسلام أن مهمة الإنسان فى الحياة هو عسسارة الارض والاستخلاف وعادة الله . وهذه المهمة تختلف عن فكرة القاتلين باذلال الجسم وطلب الفقر والاقتصار على العبادة والسعى للآخرة بترك الدنيا . ورى العلما من أوجه . من أوجه .

#### (T)

والاسلام يعترف بالرغيات البشرية ولايدعو إلى كربها ولكنه يدعو إلى ضبطها ويقف بها عند حد متقارب وسيط بحققها ويحول في نفس الوقت دون خطر الاسراف فيها أو خطر مجافاتها كلية مع تقدر خطر الإسراف والمجافاة على الكيان الانسانى ومن ثم على المجتمع البشرى كله . ولاريب أن النظرة الإسلامية للجدس مختلف بماما عن نظرة الفكر البشرى التي تقرر أن الجلس ثمرة خطيئة حواء وآدم ، والمروف أن تحريم الزنا في الاسلام لايتبعث عن كراهية الجنس بل عن إحترام الجنس وتنزيه عن العبث وإرتفاع بشأن المرأة عن أن تكون أداة لمتعة الرجل

(4)

ويقيم الإسلام قاعدة التوازن بين مختلف القوى في الإنسان :

الروح والجمعد ، والعقل والقلبا ، فيحول دون الكبت والانطلاق وبين الإباحية والرهبانية وبين القرف والحرمان . فهو لا يقر المبادية المنزقة ولا الروحانية المطلقة . بل يوفق بينهما في تناسق وتوازن ومواتمسة تجسلهما. متصلين بالإنسان نفسه من حيث هو جسم وروح ، وهو كذلك يوازن بينه كفرد وبيئة كمضو في المجتمع . وبذلك يمكن تفادى إنحرافات الشطط والنطرف ويقضى على مايسمى بالصراح أو التناقش ويحفظ الاسلام لملانسان وجوده بعيداً عن الانهيار والتدمير الذي يفرضه الانطلاق أو الجود والتحجر الدى يغرضه الكبت .

(1)

أما مفهوم الحرية فهو فى مفهوم الاسلام: التحرر من وبقة التقليد ومن الجمية التقليد ومن المجارة الفرية التعليد ومن العقائد الفاسدة وفى مقدمتها الوثبية والتعدد، أما القول بأن الحرية هي الانطلاق من جميع الصوابط والنظم والحدود فإنه ليس من مفهوم الاسلام ولن تتكون الحرية مطلقة فى أى نظام أو مجتمع ، لأنه لاشي. فى الوجودمطلق من كل فيد، والمجتمعات تحول بتكامل قيمها ومفاهيمها دون أن تتكون عرضة لإطلاق الحريات بغير حدود.

فاذا ماجات بعض الفلسفات المادية لتصور الحرية على هذا النحو فأنما هى تكشف عن هواها ودفين غرضهاء ذلك لآنها تقدم مايتمارض مع طبائع الأشياء ومايضاد الفطرة، ومايتحدى النواميسوالقوانين التيقام عليماالوجود.

## (.)

## وحدة الوجود

لايثر الإسلام نظرية وحدة الوجود ولكنه يقر مفهوم الثناية والتفابل ذلك : أن فى الوجود ثنائية ولكن ليس بين طرفى الثنائية افصالية ، يمنى ذأن الله عالق وأن هذا الوجود مخلوق له ، ولكن لافرائح بين الحالق وبين هـذا الرجود المخلوق له ، وأن الإنسان جسم وروح ولكن لا إنفصال بينهما فى حياة الإنسان نفسه ، ١٦٠.

وهنا مقطع الحلاف الواضح والتمايز الكبير بين الإسلام والفكر البشرى الذي يذهب إلى أن هناك فراغ بين الله والذي ذا الوجود، أو أن هناك وحدة وإمترات بين الله والانسان أو بين الله والكون . أو نتيجة الاعتقاد بأن الإنسان جسم وروح ، ذلك أن الإنسان جمون روح هو يكل أجوف ، ومنهومه على هسدة النحو يجعله أقرب إلى الحيوان في سلوك وقصرته .

ويقرر الاسلام « أن الوجود كله يقوم على مبدأ الثنامية أو مبدأ التقابل : الحالق فيه هو الله سبحانه وتعالى والمخلوق فيه طبائع السكاتنات المختلفة ،

وانه جل شأنه بجرد هن العسمية ولمادية ، وطبام السكاتات خليط من الروحية والمادية ، انه روح خااصة تقالمه هذه الطبيعة المادية التي تجلت عندوالتي · شاها سبحانه لمخلوقاته وكانتاته . هذه السكاتات بدورها منها المادة وفيها الروح وهي مزيج ما يرى ويدرك بالبصر ، ومنهي آخر لايرى ولا يلدك إلا بالعقل

 <sup>(</sup>١) الدكتور محد البهي - بحثه من قانون الثنائية والعقابل .

والتصور . . وبل أن هذه الثنائية فى هذه الكائنات الطبيعية كما تشمل فيا يُتصلُ بالجسم والروح مماً . تتمثل فى الحياة والموت ، ( وأنه خلق الزوجين الذكر والانزى ) وتشعل فى القوة والضمف .

مدًا النقابل: أو الثنائية سنة الوجودكاه فهو مخاوق وله خالق والخالق
 روح خالصة وانخلوق مشوب بالمادة ،

ولاريب أن وحدة الوجود تعاول القضاء على هرية الإرادة والقول.بالحير والشر وللمستولية الفردية والالتوام الآخلاق.

#### (٦)

من أخطر النظريات التى أقصت على العقائد [ فكرة الحلول ] التى تنقص مفهوم الاسلام الشامل في وحدةالله ، وتغريه ، وهى لكوتها تستتبع فكرة التناسخ تبحيل من الله يموجوداً متنقلاً وذلك يتنافى مع ثبات صفائه تعالى كالبقار والقيام بالنفس ، فالمسلون يرون هسفه المفاهم ضرباً من تحريف الاسلام ، وهذا الانحراف يحاول أن يخرج الاسلام عن مفهومه الشامل وينحو به نحو الرحادة والانصراف عن الحيالة العامة ويقصره على أساليب المجاهدات وما يسمى بالصفاء الزوجى المفرد .

وأن فكرة الحلول إنما تشبه تأليه المسيح عيمى وهذا مايغرى الغربيين جذه النظريات ومايحاول طرحــــه من شبهات فى أفق الاسلام الرحيب الصحيح

#### (Y)

لقد أصبح معروفا الآن فى مجال البحوث العلية : خطأ النظرة المادية الخالصة إلى الإنسان على النحو الذى تعاول الفلسفات الاجتماعية التى تتعلق بالنفس والأخلاق أن تصوره وهي تختلف فيا بينها إختلاقا واسعاً في مضامينها وفي تناولها للامور .

فالانسان غير خاصع للقوالب العلمية المسادية ، لأنه جسد وروح وحقل. وقلب ، ولذلك فان منهج دراسته يحب أن يكون شاملا ومتكاملا .

ذلك أن النظرة المادية إلى الانسان على أنه جسد وحادة ، وتطبيق متساهج المعلوم المادية أو النظريات التى طبقت على الحيوان ، هليه ، تجمل البحث عاجزاً عن الوصول إلى الحقيقة . ذلك أن الانسان بالاشارة إلى الحيوان مختلف إختلافاً كبيراً وله قوى أخرى تجمل تطبيق أحكام العيوان عليه لاتوصل إلى المتاتيج الحقيقية . وعايتمبز به الانسان عن الحيوان من عقل ووجدان جعلته مناط المادي بعيداً .

### $(\lambda)$

ينيب عن هذه المذاهب أن العلم والآخلاق وجهان متلازمان بالفترورة المبناء الحصارى لآن العلم إذا تجرد من إطار الآخلاق تحول نحو الشر والباطل كذلك قان من المقرر أن هناك رابطة أكيدة وهميقة بين العقيدة والآخلاق فى الاسلام، والقرآن أصل الآخلاق الاسلامية وليس هناك إنفصال بينالنظرية والسلوك العملي.

والآخلاق فى الاسلام يقوم على قاعدة التقوى، والتقوى هى أس الأساس فى مفهوم الحياة اتقاماً وامتناعاً لسكل ماحرم الله رحمـــة بالانسان واجتبارا لسكل شر ومعصية، واتجاها فى نفس الوقت إلى الانفاق والرحمة والسياحةـــوالتقوى صفة عامة لسكل أحمال الانسان فى مختلف المجالات فهى دهوة إلى العمل الإمجان الرائد وليست شرعة سلبية، للمزلة والانفصال عن المجتمعات . (1)

## البعث والجزاء

أن مفهوم البعث والجزاء هو أساس مكين من أسس الاسلامالتي تعارضها نظريات الفكر البشرى التي تدعو إلى وحدة الوجود أوالحلول أو تقيم الحياة على أساسها القائم والذى ينتهى بالموت وهذه المقاهيم من شأنها أن تفسد عبرة الحياة وإقامة الإنسان فيها إضاداً كاملا وتفتح أبواب الشهوات والمطامع على مصاريعها، وتسقط المستولية والثبمة والالتزام الحلق إسقاطاً كاملا.

فالتبعة والجزاء مع البعث والحساب : حقيقة جوهرية يقيمها الاسلامإقامة واضحة ولايسقطها أبدأ ، ويضمها دوما نصب الآعين والعقول والافهــام ، ويجرى من خلالهاكل أهمال الدنيا .

ولاريب أن الإيمان بالجزاء والبعث عامل قوة وإيجابية ، وهافع بنا.و حركة ولبس عامل جود أو تخلف ، ولبس عا تقر العقول والآلباب أن تسكون الحياة بغير غاية أو يكون الإنسان فى هذه الحياة هملا بغير رسالة أو خلق إهتباطا أو وجد مصادفة (كما تقول فلسفات الفكر البشرى) ومن الحق أن الحياة لبست عبئا ولبست النفس ضياعا ولكنها رسالة ومسئولية وهى حقيقة وتبعه ثم هى بعد ذلك بعث وجزاء .

هذه الحقيقة فى الأصل تابعـــة من الفعلرة، ولكن الفلسفات الرثمية التى أنكرت الدين جملة قد دفعت جما بعض العقول إلى العنلال والإنحراف . وحين تتأكد للنفس الإنسانية هذه العقيقة تنزاح ثلك الأزمة التي تمحأول أن تغرقها فى تيه مصلل .

ونحن نؤمن بإصالة الندين وفى أرضنا نولت الآديان ومن هنا فإننا نتجاوز هذه الآزمة : ولاشك أن الفطرة الإنسانية فيأعماقها تستطيع بالوحى والإيمان أن تلتمس طريقها إلى الدين الحق ، وتتصل بخالقها الآوحد ، ولاشك أن الإلحاد أمر طارى. على النفس وليس من طبيعتها .



# البابُ الخاميُّس الأديان ومعارنات الأديان

الغصل الأول : مقادنات الآديان وألدين المقاون



# الفضي لالأول

# مقارنات الأديان والدين المقارن

من العلوم المستحدثة التي ظهرت في العصر الحاضر : علم مقارنة الأديان وهو علم إنبحث أساساً من مفهوم النظرية المسادية وحاول أن يخضع تاريخ الاديان كله للنظرة المادية التي تقف أساساً موقف المعارضة من عالم الميتافيزيقا ومن الشب كله .

ذلك أن الفكر الغربي حين انحرف عن للسيحية لم يلبث أن واجه حاجة الأمم إلى الدين فحاول أن يدعو إلى ما أسماه بالدين الطبيعي والدين البشرى ودين الإنسانية وما إلى ذلك من دعوات استهدفت أساساً التحرد من الدين السهاوي.

ولقد أصاب الدينان اللذان عرفهما الفكر الغربي إنحرافات شديد أخرجتهما عن أصولها الأصيلة التي جاء بها أنبياء الله موسى وعيسي عليهما السلام.

ولقد كانت الاديان بهذا الإعراف عن مفاهيمها الاصيلة قد عرضت نفسها لحلة تقد ضارية مهما أريد بها من هجوم هل الدن ذاته فان خروج هذه الاديان عن مضامينها الاولى ، وتجاوزها في وضع قيم ونظريات بعيدة عن الفطرة ولا تقرها الطبيعة البشرية أو يقتم بها المقل الإنساني ، كل ذلك هوض هذه الاديان بصورتها التي فرضت على الجاعات ، إلى نقد شديد وكان ذلك سبياً أساسياً في حملة المعارضة لها والحقروج عليها ، ثم جاد دعاة المداهب

والآيدلوجيات فاستندارا ذلك كله حق جارت عبارة أحدم وهو كادل مادكس بقوله أنها ديانة السكلاب الدليلة العنالة . ثم جا . الحلاف العنيف ومن بعده العمراع الشديد بين مفاهم المسيحية ومقاهم اليهودية . وهو مايصوره كثيرون وقد مستمتهم سارسكي حين يقول : غن نكره المسيحية وحق أحسن المسيحيين خلقاً نعده أشر أهداتنا والحي أنهم بيشرون بحب الجهوان والعاف والرحمة وهذا يتفاف مبادئنا والحب المسيحي عقبة في سبيل المنهنة ويتصل جذا ما يذهب إليه المؤرخون من أن أوربا لم تنهمن حقيقة إلا بعد أن تفلت عن المسيحية ( الغربية ) وأن هذه النهضة جلت على رأس الغرف الحالمس عشر أي بعد 150 سنة من طهور المسيح ، وبعد ألف ومائة سنة من دخول الدولة أو المليحية .

وأن أوربا نصالم تعتق دوح المسيحية التي تسكر الحرب وتسكر معالمع الحياة الدنيا في هذا يقول أحد الباحثين: «أن تاريخ المسيحية أمامنا شاهد عدل فنذ فجر المسيحية ألى منا هذا خصيب أقطار الارض جمياً بالدهاء باسم السيد المسيحية ألى وخصيبا أم أوربا كلها والحروب الصليبية إنما أذكل المسيحيون أوادها . وطلك الحيوش باسم الصليب تتحدر من أوربا خلال متاك السين قاصدة أقطار الإسلام تقاتل وتحارب وتهرق الدهاء ، وفي كل مرة كان البابوات خلفاء المسيح يباركون هذه الحيوش الواحفة الإستيلاء على بيت المقدس وعلى الأماكن التحرانية المقدسة . و أفكان هؤلاء البابوات جميعاً عراطقة ، مسيحيتهم إنهة ، أم كانوا أدهياء جهالا لا يعرفون أن المسيحية تشكر القتال على الحلاقه ، أم يقولون : تلك كانت العصور الوسطى عصور الخلام فلا يحتج على المسيحية بها .

وقد رأى ما رأت تلك العصور الوسطى المظلة حين وقف اللورد المذي تمثل الحلفاء يقول في بيت المقدس في سنة ١٩٦٨ حين استيلائه عليه أنسباء الحمرب الكميرى : اليوم إنتهت الحمروب الصليبية .

### (1)

كان الهدف الأصيل لحلة لوا. دراسة الأديان من قديمة ووثلية وأرضية إلى إثارة جو من الشبهات حول الآديان السهاوية المنزلة وعماولة إظهار الآنبيا. فى صورة المصلحين أو النوابغ وترييف موقفهم الحقيقى وصلتهم بالوحى والسهاء ذلك لان هذه الدراسة قد صدرت من متطلق مادى أساسى لايعترف بوجود عالم الفيب الذى قررته الآديان السهاوية وكشفت عنه .

ولا رب أن خصوم المسيحية كانوا من ورا هذه الحلات ليصوا الى القول بأن الفنكرة الدينية من شأنها أن تمول دون الإطلاق إلى آقاق التعرد العقل والاجتباعي والاجتباعي والعلمادي والعلى ، ولقد كانت مفاهيم المسيحية الغربية وقاديخ صراع الكنيسة مع العالم الغرى فيذهن أمثال ماركس وسادر وفرويد والم يكتبون جميعاً فلسفاتهم فقضلا عن تفرصاتهم الواضحة كهود وصهيونيون فاتهم إيسا كانوا يصدون عن واقع أوربا وتاريخها وأن الذين حلوا لواء هذه الدعوات لم يعتموا الإسلام في حسابهم، ولم يكونوا قد راجعوا مفاهيمه أو تاريخها ، لعلهم لم يعتموا أن هناك (عالم ) يدرس ويقتن غير الغرب

ولقدكان من الطبيعي أن يكون هدف هذه الحلة على الأديان عن طريق علم الأديان المقادن أن تصل إلى القول بأنه لابد من بديل لهذه المقائد المرفوضة. وأن يعرض هذا البديل عن أنه الحضارة نفسها أو العلم نفسه .

ومن هذا يبدوكيف أن دراسة الأديان فىالفكر الغربى قد بعدت عن الإنساف إو الحقيقة ، بينها لم يفعل المسلمون مثل ذلك فى دراساتهم .

ويشهد بذلك شاهد من أهله : يقول هاملتون حب :

أن العرب أكثر إنسافاً فى دراسة الأديان ، فقد كان كتاب العرب يذكرون المخالفين بكل حرية وفى كتاب طبقات الأطباء لإبن ألى أصيمة وطبقات الحسكاء لإبن القفطى وطبقات الأدباء لياقوت وفى الوافى بالوفيات للصفدى وفى تاريخ حكاء الإسلام لليهتى ، أمثلة واشخة لهذا التسامح فقد ترجم المؤلفون النصارى واليهود والسامريين والمجوس وكأنهم أبناء ملة واحدة .

ولقد كتب أبو الريحان البيروني عن أديان الهند في القرن الحالس من الهجرة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، كأنه إذكب عن تُحله يوهمك انه هو أحد أبنا. تلك النحلة لتلطفه في وصف شعارها .

(T)

واجه دالدين، حمّة صنحمة من التشكيك من خلال المفهوم الماذي الحالص الذي طرحته حركة التنوير ، وقد حاولت هذه الفلسفات القول د بأن الدين ظاهرة من الظواهر الاجتماعية ، لم ينزل من السيا. ولم يبهط به وحى وإنما خرج من الأوض كما خرجت الجاهة نفسها ، (1) .

فنهب بعض المذاهب إلى القول بأن الدين وسيلة وليس غاية في ذاته وانه وسيلة توصل إلى غاية أهمها معرفة الله ، ومن هنا فهم يرون أن كل وسيلة توصل إلى معرفة الله يمكن أن تعتبر ديناً ، وقد جرت المحاولة لوضع ، الفكر الحر، في مواجمة الدين ، من حيث أنه موصل إلى هذه الغابة فهو دين جديد .

<sup>(</sup>١) مله حسبن عن دوركايم .

ومن هـذا المنطلق حاولت مقارنات الأدبان أن تصل إلى هدف خطير: هو أن الدين بذا المفهوم ليس إلاعلاقة بين الفرد وبين اللهولا شأن لهالمحتمم مطلقاً . وأن المجتمع إنما يقوم على القوانين الوضعية .

ثم تصل هذه الدراسات إلى أبعد غالبتها حين تقول أن الأدبان لبست شرائع ولكنها أعراف قديمة جرت عليها الأقوام (١١)

(1)

وتحاول دراسة مقارقة الآديان أن تجدد مفاهيم الاغربق الوثنية الترجا. جا أفلاطـــــون حين قال أن الآديان لم تمنع انتشار الشرور ولم تردع الحلق هن اوتكاب أنواع الموبقات . وأن الآديان أتخذت وسيلة لارتكاب أعظم استبداد. وأشار إلى دعوة سقراط في الفصل بين الآخلاق والدين التي قام به .

(0)

وقد وجدت هسده الدعوة مغارضة شديدة من أصحاب الدراسات للموضوعية الجادة فقد أكد البحث أن أمة ما لاتخلو من الدين وان خلت من العلم أو الغن وأن أى حضارة من المصارات الكبرى كانت مرتبطة بدينو أن الحلة التي وجهت الاديان إلى قصد م امعارضة النظام الفرق المسجل من خصومه الدين المعمون في القصاء عليه ، ومن خصوم الاديان الذين يرون فيا عاملا خطراً يحول دون تحقيق أهدافهم في الريا و إقامة الدولة العالمية التي الاتحقق إلا بتعمير كل القيم الانسانية ، وقد أشارت أعاص ضافية إلى أن الدين هو إحدى ضرورات الانسانية وأرسخ عد البشرية وأن بلوتارك في العصور القديمة اكد حذا حين قال: ومن الممكن أن نجدمة أبلا أسوار وبلا ثروة وبلا آداب وبلا

 <sup>(</sup>٢) اسماعيل عظهر ( العصور - يونيه ١٩٢٩ ) .
 ( ) ١٩ - الأينار حات واللفائ )

مسادح ولكن لم ير إنسان قط مدنية بلا معيد أو لا تمارس العبادة ، ولم ير قط إنسانا خلواً من الدين ، وقال الباحثون أن الدين طور من أطواد الزمن البشرى وأن الدين حاجة من حاجات النفس ، وقد عارض توبلى نظرية الدين المقادن ودعا إلى إرجاع الحق المهضوم الدين ، كنفذ البشرية وكطريق التحرر، وقال أنه الدين إلى ذلك إلا يقيام الدين مرة أخرى ، وأن إنهاذا لمضارة المناصرة الحين في يدالدين ، وأكد عدد من الباحثين الحقيقة التي تقول أن الدين مؤسسة المناصرة الدين متأصلة في نفوس المناصرة لا يستفى عنها أي بجتمع بشرى ، وأن فكرة الدين متأصلة في نفوس ماكس موللر : إن الدين قوة من قوى النفس وخاصية من خواصها ، وقال الدين من الموامل التي سيطرت على البدر وأن التحسس الدين من الحواص اللازمة لطبائهمنا الراسخة ، ومن المستحيل أن يتصور ماهية الانسان دون أن يتبادر إلى ذهننا فكرة الدين .

وقد أكد علما الإجماعان الدين من أم القواعد التي قام عليها بنيان المجتمع البشرى ، وقال سوندر بلوم: في كتابه مختصر تاريخ الاديان : إنه لم يعشر في أى مكان على قبيلة أو شعب ليس له طقوس مقدسة أو أنه لم يؤمن بكالتات عليا وإن الذين ادعوا بوجود شعوب وقبائل لا تدين بدين إنما استندوا في دهواهم إلى ملاحظات غير سحيحة ويقول كارو . إن من قواعد الدين الاصلية : الاعتقاد وحن النوع الإنساني وأكد كثيرون ملاشاة فطرة التدين في الإنسان بل أكدوا أن هذا الميل سيأخذ في النمو رويدا رويداً . وإن فطرة التدين سنلازم الإنسان مادام له عقل يميز به بين القيح و الجال . ويقول أرنست رينان في كتابه تاريخ مادام له عقل يميز به بين القيح و الجال . ويقول أرنست رينان في كتابه تاريخ الاديان : من المكن أن يضمحل ويتلاشي كل شيء تجه وكل شيء تعده من ملاذ

ولكن يستحيل أن يتلاشى الندين بل سبيق أبد الآباد حجة ناطقة على بعللان المذهب المادى الذى يود أن يحصر الفكر الإنساني في المضايق .

(7)

كما ومنجأن الأزمة الدينية التيمرتبها أورباوالفكرالعربى ومنها انطلقت إلى العالم كله تثير الشبهات إنماكان مصدرها اضطراب مفهوم الدين كما طرحته المسيحية الغربية مناقضاً للمقل معارضاً لمنطلق الحياة، حاثاً على ازهادةو الروحية الخالصة ولذلك جاءمن أكبر نتاتجه وتحدياته رد الفعل بالدعوة إلى المادية الخالصة وظهور ما أطلق عليه بالبئرية والدعوة إلى الإيمان بالإنسان بدلا من الإيمان بالله ثم خلق الصراع بين الدين والعلم وقد جاء ذلك كله استمداداً من أن المسيحية ليست إلا منهجاً من مناهج اللاهوت، تقتصر على الروحية الخالصة وُ إِنَّهَا لَمْ تَقْمَ فِي الْأَصْلُ عَلَى نَظَامُ مُجْتَمَعُ وَمَنْ هَنَا فَإِنْ هَذَهُ السَّبَّهَات عندما نقلت إلى المسلين كانت غرية عليم متعارضة مع مفاهيمهم ودافع دينهم وتاديخه حى ليمكن أن نقول بصدق : إن كل ما وجه إلى الدين من حملات وما تعرضت له أبحاث الدين المقارن إنما هو موجه إلى الآديان التي عرفتها بيئة الغرب، وأن هذا التمارض بين مفاهم اليهودية التلبودية والمسيحية الغربية هو تعارض أساسي بين المادية والروحية وبين الربا والرهبانية . ومن ناحية أخرىفإنالفكرالديني على النحو الذي عرفته أوربا (بكهنته وكنيسته وطقوسه ) لم يكن قادراً على إعطا. النفس البشرية منطلقها إلى الحضارة والنهضة ، وكذلك فإن أوربا لم تستطع أن تمضى قدماً إلا بعد أن تحررت من نفوذ هذا الدين وقيوده .

(V)

ولا ربب أن كتاباً من الغرب كثيرون عارضوا فظرية مقارنة الأديان

بما تمسل من اخطاد وأهوا. وقرروا : أن الآديان أساسالنقافة وأن كل نقافة مشتركة بين الناس تنبع أول ما تنبع من عقائدهم الديلية · وأن المسيحية هم الأساس الأول النقافة الأوربيـة بقدر ماكانت الهندوسية بالنسية الثقافة الهندية (٢٠) .

كا عادض الباحثون الفكرة التي طرحتها مقارنة الأديان من أن الناس كانو ا و ثنيين في الأضل ثم هرفوا التوحيد .

كما سقطت نظرية تعليل انتشار الدين بالظروف المادية فقد سقطت ثلبة ات الممارضين الدين الدين أهلنوا فق القرن الثامن عشر والتاسع عشر أن عهدالدين قد انقضى وأن بقاء على الأرض مرتبط بيقاء السذاجة العامة ذلك أن الدين لم يلبث أن كسب نفوذاً جديداً في مجالات كثيرة وأهمها في مجال العلم نفسه .

فقد هجر الدم الحديث أن يحل الناس مشاكلهم أورد على أسئلتهم الحائرة. وتبين أن العلم لم يرد على أن يكون دراسة لطواهر الآشياء ، وأنه لابد لمعرفة الكون والله من مصدر آخر غيرالعلم : هو الدين ولقد تبين أن العلم البسءهو التحدى القائم إذاء الدين ولكنها الفلسفة ، ذلك أن العلم استطاع أن يؤكد حقيقة الدين ولا ينفيه ، أما الفلسفات فهي التي طرحت مختلف المفاهيم التي واجهت الدينالتشكيك وأوجدت ذلك التعارض والجنسومة .

ولم تمكن نظرية دارون هي التي زعزعت الأديان ولكن تفسيرها الذي قام به خلفاء دارون وكانوا يقصدون به هدفاً بهيداً .

<sup>(</sup>١) ت استاليون .

# ('A)

ولمل من أخطر ما واجه الدين نظريات النفسير المسادى التاريخ وما تبعها من أمثال نظرية المادية الجدلية التي ترى أن الدين ليس الانظاماً خلقته الطبقات الطالمة، وقد غالى كارل ماركس في حملته على الديانة المسيحية واحماً أنها هى التي برت الرق والاستعباد . وقد شعر لبين بأن الدين أكثر الاعتقادات وسوخاً وأنه هو الرابطة التي تجمع بين كل الآراء والاعتقادات الآخرى فهاجه بقوة تم هاجم الكنيسة الكائو ليكية لانها كانت آلة بين القياصرة ولانها قاومت الحركات الاورية أثناء الحرب الآهلية .

وقد أشار ارتولدتويدي في كتابهالما دة والتغير: إلى صراح الآيديولوجيات للدن فقال: إن اللدن جزء من الطبعة البشرية . الإنسان لايستطيع أن يعيش بغير دين من نوع ما ، فلقد ترتب على تراجع الدين عن موقفه في أوربا بعد أن قامت ديانات بديلة تسمى المذاحب الفسكرية أو الإيدلوجيات الفردية أوالراسمالية أو الجاعية أو الشيوعية أو الوطنية أو القومية . إن الحرب التي تستمر بين الايدلوجيات المعامدة والآدبان العليسا السهاوية هي أخطر بالفسية لمستقبل المبشرية من المشادة بين الشيوعية والرأسمالية .

الشيوعية إصرار على السيدالة الاجتماعية فيه تضعية بالحرية ، والرأسمالية تضعيتها بالمدالة في سيل الفردية ، أن كل منهما يتريد جانباً على حساب الجانب الآخر ، وكلا النظريين مادية ، ولما كان الإنسان لا يستطيح أن يميا بالحبر وحدوثان هذين التصديرين الماديين للمدالة والحرية تفسيران عامانان صراعهما معاً ، وكلناهما في صراع مع الوطنية أو القومية .

إن نقطة ضعف الإيدلوجيات هي منافستها للأدبان العليما حلى أكتساب ولا. الجاهير وهذا معناه المودة إلى عبادة الإنسان، فبعدأن حررته الإدبان من غبودية المجتمع وعبودية الفرد ليتجه إلى انه وحده ، عاد الإنسان إلى سجن المجتمع ، وبعد أن كان في علاقة مباشرة مع الحقيقة الحالدة عاد إلى دبكتا تورية العصور البائدة فتصال ليصبح تملة اجتماعية في بجتمع النمل . و لقد استطاحت الأهاين أن تعلم الإنسان أنه ليس حشرة اجتماعية و لكنه إنسان ذو كرامة لا تستطيع أن تنسبه هذه الحقيقسة لانها لا تستطيع أن تعليه هذه الحقيقسة لانها الاتحان لتحرر الإنسان من اسار المجتمع وبصفة مباشرة أمام مسئولياته استطاعت الادبان أن تمنح معنقها هداية لا تستطيع أن تجاريا فيها الإيدلوجيات الجديئة. الادبان أن تمنح معنقها هداية لا تستطيع أن تجاريا فيها الإيدلوجيات الجديئة. لقد منحته الاطمئنان والمساعدة والتوجيه والمثل الاعلى الخليق بالطعوح منحته الراحة الروحية وحررته من سجون المجتمع إ.

لاغنى للإنسان عن الدين ولن تستطيع أن الايدلوجيات أن تحل محل الدين
 لانها تمنحنا التحسب والتباغض بدلا من المجبة والتعاون .

 « أنها قد تمنحنا لقمة الحبر ولكنها تسلبنا الطمأنينة النفسية والتحرد الروحي .

(4)

إن دراسة الدين دراسة علية محيسة بعيداً عن أجواء الدعوات والحركات التي تدور المركات التي تدعو إلى الحكومة العالمية أو الصيونية أو الايدلوجية المادية أو التضير الاقتصادى المناريخ: هذه الدراسة من شأما أن تسكشف حقائق كثيرة؛ إنها تسكشف أول ما تسكشف إن فالعقل البشرى ميلا إلى التوحيد فهو يعللب دائماً الوحدة لا التنوع وي علماء الاجتماع المحدثين عدم جواز بقاء مؤسسة تستند إلى السكذب والزيف لتدوم وقاً طويلا وأن تظل على حيدوية عظمى وقد أشار كثير من الباحثين إلى أن التحديات الى تواجه الدين في العالم المعاصر:

<sup>(</sup>۱) وابع عِمَّ دكتور حَمَّ حليق ـ الرِسالة م ١٩٥١

(الأولى) المادية التي لارى في الدين إلا تخلصاً من الواقع ولجوءاً ليل. التحذيرات الروحية التي أبرز ماذيا أنها توجه السلوك الإنساني توجيهاً سلبياً إذاء مشاكل الحياة .

(الثاني) موجة التحليل من القيم الدينية التى بدأت في أوربا الغربية فحالقرن الماضى وتتزعها اليوم الحصارة الأمريكية .

والموجنان تأخذان نظرية والتفسير المادى للتاريخ، أساساً لها وقضيف إليها عنصراً من أخطرالمناصر فىالسادك الانسانى وهى تركيز النشاط الفسكرى والنفسى فى حرية الغريزة والأهواء .

### $()\cdot)$

إن أصدق نظرية في مقارنة الآديان تقوم على الفصل بين الآديان السهاوية والآديان الوضعية الأرضية هذا من ناحية ومن ناحية آخرى : النظر المسقدرة هذه الآديان السهاوية في المحافظة على قيمها الاساسية خلال التاريخ أو عجزها عن ذلك ، وتغلب الأهواء عليها .

ولقد ثبت أن البهودية دين أمة وقوم وأن المسيحية آخر أديان البهود وأن المسيح آخر أنبياتهم ، وان تعديلا كثيراً دخل على الدين الذى أنرل على موسى والدين الذى أنرل على للمسيح ، أما الإسلام فقد احتفظ بقدرته الفاعمة على سلامة تعاليه وكتابه .

فنلاعن أن الإسلام تميز بأنه الدين الحاتم وانه دين البشرية كلها وأنه جمع بين العقيدة والشريعة والأخلاق وأنه شكل مجتمعه من اللبنة الأولى وانه جمل التوحيد حجر البناء الأول وانه عصارة الدين الحق الذي أمسل الله به الانبياء والرسل منذ فجر البشرية وانه قام منذ اليوم الأول في بناء منهج حياة وأنه هو الذي دفع المسلمين إلى العلم فسكان مصدر المنهج العلمي التحربي ومن ولقد عجزت أى نظرية فى مقارنات الاديان أن تضع الإسلام فى موضع المقارغة مع الاديان التى سبقته للاختلاف الواضح بين واقعها وأصلها وبين ما احتفظ به الإسلام من قدرة على تماسك الاصل بالواقع خلال أربعة عشر قرناً دون تحريف وبغير أوان يصيب النص القرآنى أدنى تبديل

#### (14)

من أكبر القضايا التي أثارها دعاة المهمج المادى فى الدين المقارن : مسألة الحلاف بين الدين والعلم والواقع أن خلافاً ما لم يقع بين الدين والعلم وإنمــا وقع الحلاف بين اللاهوت والعلم .

يقول. إسماعيل مظهر : أن الصراع بين الدين والســــلم مستميل فطرة واجتماعاً ، وإنما الصراح بين اللاهوت والعلم :

تلك الفجائع التي روبها التاريخ خلال القرون الوسطى ، ما سبب محاكم التغتيش لتحرق ونقتل تحت عنوان الهرطقة والحروج على الدين.  د لم تبلغ الحصومة بين العملم والاهوت من الشدة ما بلغت في الثرون الوحلي بين أحضان العصرانيـــة فإنك لا تمثر في تاريخ الاديان كلها على الديخ يضاج تاريخ مذاهب اللاهوت النصراني في قيامها في وجد العلم أزماناً طوالا بل قروباً متعاقبة.

 والسبب في هذا أنه قامت لدى اللاهوتين فكرة ثابتة في أن العلم لاجب مطلقاً أن يبشر بشي. فيه أقل عنالفة لظاهر ما جاست به الاسفار المقدسة والمتون ورسائل الحواريين ».

وقد أشاد بعض الباحثين الحميدي الحصأ الذي وقت فيه السكنيسة بالنسبة لأصل الإنسان وتقيدها بالقصة الوازدة في التوراة .

ومن الحق أن يقال أن هناك نزاعاً فشأ بين الدين والعلم في أوزيا ، أما بين الدين الذي هو الإسلام فان أمراً من ذلك لم يحدث وفي هذا يقول السيخ هيد العزيز جاويش :

[إذا تحدثوا عن تاريخ الغراجيين العلم والدين فيأخذونه من غير تلايجنا. وإذا ذكروا سبئات وضع السلطة فى أيدى وجال الدين فأنما يتكلمون عن محيط غير بجيمانا وماض غير ماضينا].

ولقد يقول الغربيون بالحلاف بين الدين والعام أماة لمسلمون قلا يقولون بذلك :

لهلما. العام من أمثال دكتور على مصطنى عبد الرازق يقول : أن العالم بعنى بالحقائق الموضوعية وأن الدين يبغى بالتيم الروحية ولسكن. إ الحلب الغام في ذاته مبنى على قيمة دوحية هى حب الحق، فطالب العلم طالب حقيق ، ولذلك كان الدين (أى الإسلام) مشجعاً على طلب العلم ودافعا إليه . ولذلك كان الواجب على علم الدين ورجال العلم أن يتعاونوا و يتناصروا فى خدمة الحق وفى خدمة الفضيلة فان فى تعاونهم وتناصرهم دعاء البيشر. وسعادتهم .

ويقول الشيخ مصطفى حبد الرازق : لست من القاتلين بأن العلم كان يوماً. من الآيام يناهص الدين ، ولم يحصن الدين عل معاداة العلم بل على العكس أن الإسلام يدهوا إلى حرية البحث وصراحة التفكير والنساح الذهنى .

العلم والدين اليوم يتكاملان وأستطيع القول بأن العلم في الآيام المقبلة سيخطو نحو الدين خطوات جريتة .

## (17)

إذنُ فلاذَ تأجيج هذا الصراع وتأريثه الدائم ؛

وإن الحشية من الاديان ظهرت في دسائير الامم الحديثة في الغرب مدفين:
 ( الاول ) هدف من وراء اليمود الذين كانوا يرون أن النص على الدين سيكون المسيحية ومن هنا سيكونون في الدوجة الثانية.

(الثانى) كان الدين نف قد فقد مركزه الصخم بعد الحملات الضخمة التي وجهت إليه وبعد مواقفه التاريخية في تأميد الملوك والأمراء والإقطاع . فضلا عن موقفه من العلم .

 و لذلك حرص الأوربيون على أبعاد الدين دفعا للحرب التي استعرت طويلا والمصراع الدين الذي وقع بين المذاهب الدينية . وقد وجهت إلى المسيحية الغربية شبهات كثيرة منها أنها لا تني عماجة النفس الإنسانية ولا تحقق غاياتها وأنها تمرم الكثير وقدو إلى الزهد . ولسكن هذا كله يجد مواجهة صحيحة وعينف اختلافا بينا إذا عرض بالنسبة للعالم الإسلاى أو باللسبة للبسلين والعرب أو بالنسبة للإسلام ، وموقفه من العلم أو من وحدة الأمم أو من الهجنة .

ولكن محلولة تطبيق مثيل للغرب على الإسلام إنما هو هدف أساسى من أهداف الاستمار والصهيونية ومو إبعاد الإسلام عن المجتمع وإبعاده عن السياسة وإبعاده عن القانون لانه أداة مقاومة صنعمة وسبيل إلى الوحدة الجامعة.

# إ خامّة )

in the state of the second

# نظرة عامة إلى موقف الإسلام من الفكر البشري

إن هدف هذه المحاولة عبر سبمالة صفحة كاملة هو تقرير حقيقة وأحدة ... هي أن الإسلام له ذاتيته الحاصة التي لا تماكم إلى أى فلسفات أو مناهج ... الفكر البشرى .

وإن الإسلام ليس ديناكسائر الاديان ولكنه حركة اجتماعية واسعة تشمل الإعتقاد والدولة والنظم الاجتماعية والاخلاق نقد خلق الاسلام العرب خلقاً جديداً ودفعهم إلى الآفاق بمعلون رسالته .

وإن النظر الفلسني الحالص لا يمكن أن يكون أساساً للفكر الإسلام ولا يمكن الوصول إلى الحقائق الاولية إلا عن طريق الوحى .

وإن الفلسفة ليست قرينة الوحى ولا مناظرة له فهي لا تريد عن كونها استخداما للمقل.

كذلك فأن الاسلام جاء حاكما هلى الناس والمدنيات والأمم ولم يحم، عسكوما جم وليس الاسلام معلية ذلولا لتبرير النظم والايدلوجيات، فسلا هن أن الاسلام ليسا شيئا يؤخذ منه ويترك بما يبرر هذا المنهج أو ذاك، ولكنه نظام متكامل له مقوماته المستقلة التي تفضع للأهوا، والأغراض، ولقد جنب مفهوم التوحيد في الاسلام المعارف الاسلامية من الانقسام إلى ديني وعقلى.

وسمة الإسلام الواخعة هي الارتباط العضوى بين العقيدة والعمل،وليس

الدين هو بجرد المعرفة بل هو النطبيق أيضاً. ذلك أنه لا فاصل بين العقيدة وبين أداء المسلم لها - والربط قائم دائما بين الإسلام والإيمان دون الفه ل بينهما . عثلا في التوحيد بين السلوك وهو المظهر الحارجي والإيمان وهو المفهوم المستكن في أهماق النفس :

أى الربط بين التصديق بالقلب وهمل الجوارح

وأن نظرية فصل الدين عن الحياة وعن الفكر فى الغرب على النحو الذى يوصف بالعلمانية : هو أمر له ظروفه الحاصة فى مجتمع الغرب ، تليجة مواقف تاريخية وآثار وفقها الدين هناك عن التقدم والعلم .

( ثانياً ) إن الذين ظاهرة اجتماعية أصيلة رافقت البشرية منذ أول نشأتها فلم تخل جماعة من دين ، ولذلك فان القول بأن البشرية بدأت وثنية ثم عرفت التوحيد هو افقراض باطل لا توجد من الآدلة الصحيحة ما يؤيده ، بينها توجد الآدلة التاريخية والعلبة ومصادر الوحى ما يؤكد أن الدين فطرة بدأت مع الإنسان وأن البشرية عرف التوحيد ثم أنحرف هنه .

فالحقيقة الأولى في الدين: هي التوحيد وليس الوثلية، هي هبادة الله الحقق وليس عبادة الآصنام، وقد تأكدت هذه الحقيقية في القرآن، وكشفت عنها كثير من الحفريات والابجاث الأنثروبولوجية، بحيث لم يعد معها بجال لاي شهة أو إثارة تؤيد تلك النظرية الوائفة التوردية المجلودية الطودية الحقيقة بمطل كل ما أذاعه خصوم الاديان من القول بتدرج البشر من معتنق قوامه: الدحو والكهانة والنجم والجائم والطقوس إلى عقيدة التوحيد ذلك أن الإنسان بالقطع واليقين بدأ موحداً، وآدم هليه السلام أول البشر هو أول هن حمل دسالة التوحيد إلى الناس.

أما السحر والكهانة والتنجيم والتماثم فتلك هي تحولات الإنسان من

التوحيد إلى الوثنية تحت تأثير الانحراف عن الدين الحق .

( ثالثاً ) لقد جاء الإسلام بالحقيقة الكبرى الناصة فقرر أن الإله واحد ونني كل أنواع النمدد، وقرر أنه لا يشبهه شي. من خلقه ولا يسعه شي. من ملكة . وقرر أنه متصف بالكالات كلها مغزه عن النقائض كلها ، وقرر أن المقل الإنساني يستطيع إدراكه ومعرفة كنه ذاته وحقيقة صفاته .

ولقد تناول القرآن كل النبهات التي لصقت يمنى الألوهية من اددان الأمم السابقة فكشف عن زينها ونقض خطأها وإنحر افهاءو خلص إلى ذلك من طريق على قائم على الحبية والبرهان ، ومتصل بالفيلرة البشرية السافية ، ثم تناول صلة الإنسان بالله وكيف أن الإنسان مربوب لله ، وأن الله مع الناس أينها كانوا وأنه هو الذي يهديهم الطريق إلى الحق ، ويقبل تويتهم إذا أنحرفوا عنه.

لقد جاء القرآن مصححا لجميع الشجات وأنواع البلبلة والزيف الذى وقعت فيه الديانات المنحرفة والفلسفات الحالطة سواء ما انصل بماكن قبل الاسلام وما تجدد منه بعد الاسلام .

( رابعاً ) أهلن القرآن فكرة الحناق من العدم وأن الله عنالق وأنه خلق هذه الاكوان كلها من لا شىء ، وأوجد هذا العالم كله من العدم وجذا أفكر القرآن فكرة قدم المسادة وقدم العوالم . وكما أعلن بدأ الزمان فقد أعلن نهايته، و بذا أشكر سرمدية المسادة وصدم فنائها .

وإذا كان القرآن قد أنكر قدم المادة فقد أعلن حدوثها وحدوث<sup>(1)</sup> العالم ، ومنا ينتقل القرآن من الميتافيزيعا إلى الطبيعة ، فقد خلق الله الارض وموج البحر وأقام الجبال وخلق هذا كله ليكون إطاراً لحياة الانسان الذي خلقه الله ليكون مستخلفاً في الارض والمثال الاكبر للقدوة التي لا تحد

<sup>(</sup>١) رجعة في هذا الي أبحاث الدكتور النشار وقدة تصوصا كاملة إ،

وقد طلب القرآن من الزمنين أن لا يتجاوزوا حقائقه وان حقائقه كافية بدائنها لكى تمنح النفس الانسانية الحقيقة الكبرى التي لا مرد لها ، والتي هى غاية كل شى، وهى العق تبارك وتعالى .

وقدم القرآن الحقائق التى لا مجال للمقل أن يرتادها أو يصل اليها وترك للمقل الوصول إلى الحقائق التي تتصل بالمـادة والتجربة .

ولقد أعلن القرآن وحدة الله وعليته ، مقابلا لـكل تفكير سابق عن فكرة الله ، وزيفكل تصور لله سبحانه من تصورات الفلسفات سواء أكان صانعاً أو محركا .

وخ<sup>ار</sup>ق الله آدم من مادة الحياة ( العاين ) وقد وضع فيه الفضيلة والحطيئة وأنزله الارض الحق يقيم الحياة .

خامياً : ورسم القرآن الفنكر الانسانى أبعاد النيب مما لا يستطيع العقل أن بصل إليه وقدم منهجا كاملا فيها يتعلق بالله والكون والانسان .

 وفاقه هو الحالق الحق القادر الحكيم الذى ليس كشله شى. لا تدركه الابصار وهو مبدع بالمعنى الحقيق ، ليس شيئا عا يتصورون عا تقول الفلسفة تعالى الله عما يقواون علوا كبيرا .

و فليس أنه صورة مفارقة ولا هو محرك أول غير متحرك وليس مثالا بين مثل يشمل على عالم ورا. السياوات من غير أن يكون له دور حقيق في ايجاد هذا العالم وتدبيره ، كما يؤخذ من مذهب أفلاطون ، وليس روحاً أو قسسوة سارية في الكون المادى كما يرعم الفلاسفة ، بل هو صابع مدير منزه عن صفات هذه الأشياء الحادثة المتغيرة ، متمال عن تشبيهات المشبهين وتجسيد الحسدين من أهل المذاهب الآخرى . والعالم : صغم وحادث ، في ذاته وفي نظامه وهو مظهر للحكة والرحة وهو الدليل القريب الظاهر على وجود الله وهو على عظمت عالم صغير وراه عوالم كبيرة .

و والإنسان : أعظم الكاتبات وأرقاها من حيث المرتبة وإجباع صفات السكال المنكنة للبخلوقات ، فيه نفسة من عالقه ، وهو كائن كريم له في الدنيسا رسالة تترتب على ماله من عقل وقدوة وإختياد وإدراك لمني الحتى والحبير والإمر والنهي وليس بالسكائن الساقط أو المعاقب ، ولاهن كائن عارض في هذا الكون ، بل هو عمور الكون المادى وخليفة في هسفه الارض ليممرها باسم ألله مبتديا بإرشاده على أساس العلم بالمتي وإفاضة النهير والبر وحياته يمتدة قبل أهذاه الذيا وبعدها ، وهو منا يؤدى رسالة وعمل أمانة ويجاهد ويكافح، يختصع الغليمة ويجاهد في داخل خطة النائن الحسيم ، ثم ينتقل إلى مالم تخت : هو عالم الحسباب والجزاء بعد عالم الاختبار والابتلاء (١٠٠٠).

سادساً: كذلك قرر الإسلام والنبوة و والوحى وجعلها من الحقائق الثابتة و لقد ثبت أن العلم على : علم لاتستعليم الإنسان أن يصل إليه بقدراته الذاتية ولكن هذا القدرات استطيع أن تفهيه وتؤمن به وهو عالم النب بكل مايتصل به ولذلك كان الوحى وكانت النبوة وكانت الكتاب الساوية دلا على ذلك العلم ، وفي نفس الوقت أناح الله للإنسان أن يعمل بهقله في عال اكتناه أسرار الارض والبحث عن غيراتها وتمادها من أجل عمراتها ،

ولذلك فقد تأكد أن العقل غيركاف وأنه لابدمن الحاجة إلى النبي ، الدى يرشد العقل ونهديه فيها لايستقل بمترقته مثل المعاد والجزاء ويكشف حن وجوه الاشياد التي تدرك بالعقل : حسنها وقبيحها ، ومن هناكانت ضرورة النبوقتوالوحى للبشرية <sup>(۲)</sup>

ولما كان الإنسان وسيظل في حاجة إلى هداية الله فقد جاءت النبوة والرسألة لتضمداتماً على الطريق الصحيح كلما انحرف، ولتوجه طاقاته إلى الحبير

<sup>(</sup>١) يتصرف من تمن قدكتور عمد بعيد الهادي أبو ريده ،

<sup>(</sup>٢) عن نس للاستاذ محمد المجذوب .

فهو عاجر بمفرده عن الأمن وهن الهداية وفى حائمة دائماً إلى هذه الحاية والتوجيه حى يستطيع أن يلتزم حدود الله وصوابطه .

سابعاً : منأ كبر مقررات الاسلام التي تمد فيصلا عميقاً بين فكرو فكر : حربة الإرادة والمسئولية الفردية .

وسفهوم هذه العقيدة الاساسية فى بنا. الفكر الإسلامى أن اند لم يمعل الانسان مكرما على ضل شى. ولازك شى. ، ولكنه أراده سبحانه أن يكون هاقلا ومنحه تمييزاً وإختياراً وعقلا مدركا جعله به مكافماً بحتاراً بالتكاليف الشرعية ، أى جعله حراً يفعل مايختار وهذه الحرية قد أرادها الله له ومنحها له فهى من إرادة الله قلا ياتى العبد شيئا ولايذره إلا بعلم الله وقدره .

وأن معنى تقدير الله للأشياء إنما هو جملها بمقدار مخصوص ونظام محدود وهو دبط أجواء الكون ربطاً عكما دقيقاً لاتفاوت فيه بحيث لايصطدم فيه ثنى. بآخر ولايتنافض جرم مع غيره .

فالمسلم يؤمن بأن له إرادة حرة وأن له مسئولية على تصرفاته وله حساب وجواه في اليوم الآخر بعد البعث والنشور .

وماترالخفيدة الفعناء والفدر منأعظم معطيات الأسلاموقدكانت وستغلل مصدر الانتصارات العظيمة التي حققها المسلمون خلال تاريخهم العلويل .

المنا: جاء الاسلام بفكرة رئيسية هى فكرة ( الحق ، في كل شي.: في التوحيد والمعرفة والكون والحكم على الأشياء، ولقد أقام الاسلام منهج الهميقة علي أساس الحق، معارضيًا للجمود والتقليد : . أن الطن لايننى عن الحق شيئًا » ، قل هاتو ابرهائكم ، كايحارب الهوى ويطالب بالدليل والبرهان ويقرر مسئولية الانسان عن وسائل المعرفة التي وهيها الله له .

(م ١٩ - الايدلوجيات والفليفات)

أ ولاتقت ماليس لك به علم أن السمع والبصر والفؤادكل أولئك كأن عنه مسئولاً].

تاسعاً : كان موقف الاسلام بالنسبة للإنسان غاية في السلامة والانصاف والفهمالدقيقو أرزمعالمهذا الفهمالدقيق رابط الروح والمادة فيه: يقول ليوبوك فابس ( محد أسد ) , أن الاسلام من دون الآديان السامية جيماً يعتبر روح الانسان ناحية واحدة من شخصيته وليس ظاهرة مستقلة : وبالتالى فإن نمو الانسان الروحيني نظر الاسلام ، مرتبط إرتباطاً لا إنفصاًم له يحميع نواحي طبيعته الآخرى ، أن الدوافع الجسمانية جزء متمم لطبيعته فبي ليست نتيجة أي خطيئة أولى ، ذلك المفهوم الغريب عن تعاليم الاسلام، بل قوى إيجابية وهبها الله للإنسان فيجب أن يتقبلها أو يفيد منها بمكمه على أنهاكذلك ، ومن هنا فإن مشكلة الانسان ليست فكيت يكبت مطاليب جسمه ، بل كيف يوفق بينها وبين مطاليب روحه بطريقة تجمل الحياة مترهة وصالحة . أن جذور هذا النوكيد الايجابي للحياة الانسانية ، إنما يوجد في النظرة الاسلامية القائلة بأن الانسان مفطورعلي الخير . بخلاف الفكرة المسيحية التي تقول بأن الانسان يولد مكسوا بالخطيئة الاولى أو العقيدة الهندوسية التي تقول بأنه منحط ونجس أصلا ويجب أن يتغير عبر سلسلةطويلة من التناسخ نحو السكال. مخلافذلك كله يقول القرآن الكريم ، ولقد خلقنا الانسان في أحسن تقويم ، أي في حالة من الطهارة لا يمكن أن تفسد إلا من طريق السلوك السيء من بعد وثم رددناه أسفل سافلين إلا الذين آمنوا . .

عاشراً : ومن هنا فان الانطوائية والنشاؤم والرهبانية و فكرة الهروب من الحياة لاتجد لها مكاناً في مفاهيم الاسلام لآتها تتعارض مسمع السياحة والانفتاح الدى يتسم به ، فعندا هن إعترافه الواضح بالفرائر ومتطلقاتها وإن دعا إلى ضبطها وتحريرها من الفساد . فالرموز فى الاديان وهى الصور والتماثيل والأشكال والادوات التمير مز لمل جوانب وتبسية من العقيدة نفسها كالصليب فى المسيحية ونجمة داود فى اليهودية والصور وغيرها .

فقد خلا الاسلام من هذه الرموز خلواً تاماً ، لأن طبيعته كمفيدة قائمة على التوحيد المطلق والتنزيه السكامل ننه سبحانه وتعالى عن أى تصوير أو تشكيل أو رمز مادى فإذا وجدت رموز فى الملابس أو الرايات فإنهاليست من الاسلام ودخيلة عليه .

الله عشر: لايقر الاسلام منهوم البطولة الفاتم على الوراثة أو الجلس أو اللون، وإنما يجملها مرتبطة بالنقية فالفكر الاسلام،هو الذى أعاد تشكيل النفس الاسلامية وهو صاحب الآثر العميق في بنا. بطولة عمر وعبان وهلى وعالد، نتيجة التحول الخطير الذى أدخله الاسلام إلى عقولهم وقلوبهم وأنسهم وما غير من المودوث والطبائع ومما صاغها من جديد. أن منهج لومروز في تكوين البطل وإعباده على الموروثات هو أشبه بالنفسير المادى المطولة الانه يعتمد على التركيبات المادية في الانسان، وليس على روحكورة.

ثاك عشر :الفكر الاسلام المنبئق من الاسلام، ليس هو الفكر الغربي الهليني ولا الفكر الشرق الغنوصي وهو ليس مركباً للفكرين وليس حلقة إنصال، بينهما بل هو فكر مستقل له طبيعته الذاتية المخالصة المتحررة من الوثلية والثنافية والتعدد.

وأن أهم مايتميز به الاسلام هو أنه لايفصل بين الديني والدينوى ، ولقد هدمُّ الاسلام يحقيقة واقعة وتاريخية الافتراض الذي يقول بأن الدين يدفع الإنسان بعيداً عن النصال والعمل ، وقلك أن الاسلام كان عاملا هاما. في بنا. الحضارة الإنسانية وفي حركات التحرر والقدم .

رابع عشر : كان للإسلام أثر بعيد المدى فى الفسكر الغزبي كله فقد فتخ الطريق إلى عديد من خطوات التحور والأحالة . فلاسلام هو الذى أحطنى لور وكالفن مفاهيهما فى تحرير الفسكر المسيحى الغزبي وهو الذي كالمصدد الحلة على عبادة الصور والطفوس فى الكنائس وهوائين أعطى الغرب مفاهيم الفروسية وصافى المرورة والنخوة وفسرة الضعيف ونجدة الملهوف وكان له أثر فى ظهور أحب القويادور – والإسلام هو الذى فعم للبشرية المنهج العلمي النجر بي الذي صدرت عنه الحضارة الغربية كما قعم منهج المعرفة المتكامل الجلمع بين الروح والمادة .

وقد رفض الإسلام الحرافات الوثنية وقصد الآلهة وطلع الإياحة في الترات اليوناني كا حرر الفكر الأوربي من وثنية الفكر الإغريق وقدكان. ابلغ كفاح المسلمين في تاريخهم كله هو : كفاحهم من أجل تخرير الفسكر الاسلامي من هيمنة الثقافات الوافدة والمقليات الغربية سواء أكانت يونانية أو بجوسية أو غربية .

خامس عشر : من أبرز أوجه الحلاف بينالإسلام والاديان أن الإسلام هو الذى صنع المجتمع الإسلامى بينما لحقوت المجتمعات الآخرى القائمة فعلا أدانها التى إهنقتها والإسلام لايعمرف بطبقة معينة يمكن أن تسمى رجال الدين لها نظائم خاص أو حقوق معينة أو نفوذ من أى فوع ولكن هناك علما. متخصصوندفى العلوم والفقائد .

سادس عشر : عقيدة ألبت والجزاء في الاسلام ركن أساسي ومنطلق أساسي للآخِلاق والمستولية الفردية . والبت والجزاء في الاسلام جمياني وروحائي معاً متميزاً بذلك حما في عقائد كثيرة بمن تنكر للبحث حملة أو تجمله دوحانياً صرفاً .

وتمد مقيدة البث والجزاء الركن الثانى الاسلام بمدالتوحيد وهى نبراس العمل فى الحياة كليا .

سابع عشر : أن الاسلام لايحاكم بواقع المسلين ولايحاكم بفترةالضعف. التي مرت به ، لانالمسلمين فيعذه الفترة كانوا قد إنفسلوا عن جوهر فسكرهم.

والاسلام عقيدة وتاريخ ، أما المقيدة فهى الأصول الشابئة إلى ينحاكم إليها ماضهم وحاضرهم ، أما التاريخ فإنه قد سار خطوات مع العقيدة ثم إنحرف عنها فهو لايعتبر مصدراً من مصادر الحكم على العقيدة فضها ، بل تعتبر العقيدة حكما هلى تاريخ المسلمين ، إتصالا بها في بجال التقدم أو إنفصالا عنها في بجال التخلف .

ثامن عشر: أن الاسلام لايقت فى وجه العلم ولاتقدم الحضارة جين يقف عند حدوده وضو ابعله التى ترفض التطور فيها ، إنما يقف الاسلام أمام إنجاه العلم إلى أعمال الابادة ، ويدعو إلى تحرك العلم فى إطار الاخلاق . ويوجه إلى فع البشرية وحل مشاكلها وشفاء أمراضها وتحويل الحبرات السكامنة إلى دزق يبسر الحياة ولايقف الاسلام أمام الحضارة بوصفها مدنية ولكن يقف أمام جوانها الهدامة كالخر والربا واستعباد البشر والزنا والتحرر السكامل من قيم الأخلاق وضوابط المجتمعات .

# ١ - مصادر البحث

e altrida

and the same

أولا : القرآن الكريم ثانياً : الجامع الصحيح للإمام البخادى .

٢ - المراجع العامة

منهاج السنة لابن تيمية المحل لابن خوم تاريخ الامم والملوك للبطرى تاريخ الامم والملوك للبطرى مقدمة ابن خلدون المواصم من القواصم للقاضى بن العربي الفصل في الملل والنحل لابن حزم رابالة النوحيد الشيخ محمد هبده إحياء طوم الدين للغزالي

# ۲ - مراجع

محد فريد وجدى : دارّة المعارف الإسلامية أحمد حسين : الإسلام ورسوله بلغة العصر لانجـــة : تاريخ المــادية د. محدعبد المادى أبو ريده : بحث عن الاسلام والاديان (بجلة عالم الفكر)

د . عمد أحد الغمراوى : العلم والدين

عمد قطب : الانسان بين المادية والروحية

جوان كوماس : خرافات عن الأجناس

عبد الحيد العبادي : الاسلام والمشكلة العنصرية

أنور الجندى : القيم الأساسية للفكر الاسلام

د صبری جرجس : التراث الفرویدی

د. توفيق الطويل : المثل الأعلى في فلسفة الأخلاق

عمد أبر زهرة : عاضرات في النصرانية

د. احمد شلى : مقارنات الأديان : اليهودية : المسيحية

ول ديورانت : قصة الحضارة

د. عد وصنى : الارتباط الزمنى

د. عد الرحن مرحا: من الفلسفة اليونائية

د . عمر فروخ : العرب والفلسفة البونانية

أبو الحسن الندوى : رجال الدهوة والفكر

أحد أمين : ضحى الاسلام

د . على ساى الشاد : مناهج البحث عن مفكرى الأسلام

د. يوسف العش : روح الحضارة الاسلامية

محد عبد الله عنان : الحركات الهدامة

محب الدين الخطيب : الرعيل الأول

الكلى : كتاب الأسنام

## - 449 -

أبو الحسن اللدوى : ماذا خسر العالم

د. اسماعيل راجي الفاروق : الملل المعاصرة في الدين البهودى

ابن الجوزي : نقد العلم والعلماء

د. محد بديع شريف : الصراع بين الموالي والعرب

عبد المتعال الصعيدي : القضايا الكبرى في الاسلام

الشهرستاني : الملل والنحل

الموردى : ترجمان القرآن

حسن البنا : الرسائل الجامعة محد المبادك : المجتمع الإسلامي

انور الجندى : مقدمات العلوم والمناهج

# آفاق البحث

|       | آفاق البحث                                                        |
|-------|-------------------------------------------------------------------|
| منها  |                                                                   |
| ٣     | مدخل إلى البحث م م م                                              |
| 15    | الباب الآول : الفلسفة المادية                                     |
| 1.    | الفصّل الأول : الفلسفة المادية                                    |
| 71    | الفصل الثـأني : الملر والعلمانية · · · ·                          |
| ٧,    | الفصل الثاث : الطبانية • • • • •                                  |
|       | 그리 남고 있다. 그 경기를 내려가 그 그렇게 그 그리고 있다면 그렇게 되었다면 하는데 하는데 하는데 하는데 그렇다. |
| ••    | لحق : ضوء من الإسلام على العالم والفلسفة المادية                  |
| 10    | لبَّابِ السَّانِي *: فلسنة التازيخ                                |
| £¥    | · النصل الأول : التفسير المادي التاريخ · ·                        |
| • 1   | الفصل الثماني : التفسير الديرالي التاريخ                          |
| 10    | الفصل الثالث: الفلسفة البرجانية . • • •                           |
|       |                                                                   |
| TV    | الباب الثالث : الفلسفة العنصرية                                   |
| 44    | الفعثل الأول : فلمنة الاستعار                                     |
| 44    | الفصل الشائي : فلمنة الأحناس ( نظية المنصرية ) .                  |
| 44    | (٢) معارضة عو الجنس غير الأبيض                                    |
| 146   | (٣) الإسلام ووحدة الجنس البشري                                    |
| 114.7 | للن أن المن المنالاسلام الله المنالا                              |
| 110   | الباب الرابع : الفلسفة الاجتماعية                                 |
|       | الفصل الأول : نظرية النفس والجنس البصرى ( النظرية                 |
| 114   | الجنسية لفرويد) • • • •                                           |
| 171   | ۰ ۰ مادر فروید ۰ ۰                                                |
| 141   | <ul> <li>(٣) نظرية الكظم في الإسلام</li> </ul>                    |
| 111   | الفصل التاني : نظرية النبية الأخلاقية • • •                       |
| 101   | (٢) الأخلاق في الاسلام ٠ •                                        |
| 174   | الفصل الثالث : الفلسفة الاجتماعية ، • • •                         |
| 174   | (٧) كامعة القرأة في العنكار العواب                                |

#### - YW -

| ملحة |    |   |     |                                                   |
|------|----|---|-----|---------------------------------------------------|
| 144  | •  | • | ٠   | الفصل الزابع ؛ فلسقة الأدب للكشوف                 |
| 144  | •  | ٠ | •   | الفصل الخامس : الفلمفة الوجودية •                 |
| 4    | •  |   | •   | · الفطل السادس ، الفلطة الهيمة                    |
| *14  | ٠. | • | ٠   | الفصل البابع : فلمنة وحدة الحضارة                 |
| ***  | •  |   | •   | الفصل الثامن ؛ الفلمة الروحية الحديثة             |
| **   | •  | • |     | النصل التاسع : التيوصوفية •                       |
| * .  |    | • |     | الفصل العاشر : القلسفة البهائية •                 |
| 767  | •  | • | ٠   | الفصل الحادث مصمر: مثلسفة التربية الغربية         |
| 707  | ٠  | • | •   | القرية في مفهوم الإصلام                           |
| 709  | ٠  | • | ٠   | لحق : ضوء من الإسلام                              |
| 777  |    | • | •   | الباب الخامس: مقارنات الاديان والدين المقارية     |
| 774  | •  | • | •   | مقارنات الأديان .                                 |
| 448  | ٠  | • | شری | خاتمة : نظرة علمة إلى موقِفُ الإسلام من الفكر الد |
| 448: | ٠  |   |     | مصادر البحث والمراجع العامة • • •                 |
|      |    |   |     |                                                   |